
 Tinjauan Terhadap Surat Al-Maidah ayat 67 dan Surat An-Nahl ayat 125 

35 

 

 

 Indonesian Journal of Multidisciplinary on Social and 

Technology 

Homepage: https://journal. ilmudata.co.id/index.php/ijmst  

Vol.  2 No. 3 (2024) pp: 35-39 

P-ISSN: 2986-6790, e-ISSN: 2986-6782 

 

Tinjauan Terhadap Surat Al-Maidah ayat 67 dan Surat An-Nahl ayat 

125 tentang Metode Pendidikan Dalam Al-Qur'an 

Riskan Junaidi1, Mega Fitri2, Hasep Saputra3, Abdul rahman4  
1,2,3,4Pendidikan Agama Islam, Pascasarjana, Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Curup 

1riskanjunaidi40@gmail.com, 2mefitri87@gmail.com, 3hasepsaputra@iaincurup.ac.id, 4abdulrahman04071972@gmail.com 

 

Abstrak 

Penelitian ini membahas mengenai dinamika dan metode pendidikan daa alquran dan sunnah, tujuan dari penelitian ini adalah 

untuk mengetahui metode pendidikan dalam quran bila di tinjau dalam surah al-maidah 67 dan an-nahl 125, sumber primer dan 

sumber sekunder, Sumber data primer dalam penelitian ini menggunakan buku tafisr serta pendidikan dan data sekunder yang 

di gunakan jurnal dan buku buku yang relavan, hasil penelitian ini menunjukan Surat Al-Maidah ayat 67 dan Surat An-Nahl 

ayat 125 menunjukkan bahwa Al-Qur'an dan Sunnah memberikan pedoman yang jelas mengenai metode pendidikan dalam 

Islam. Metode pendidikan yang dianjurkan mencakup penggunaan pendekatan yang bijaksana (hikmah), nasihat yang baik 

(mauizhah al-hasanah), dan dialog (diskusi serta pertanyaan) yang relevan dengan situasi dan kondisi. Pendekatan ini 

mencerminkan fleksibilitas dan adaptabilitas dalam proses pembelajaran, memastikan pesan agama disampaikan dengan efektif 

dan diterima oleh umat. Selain itu, metode-metode ini juga menekankan pembentukan karakter dan moral yang baik, 

menjadikannya integral dalam pengajaran dan pembelajaran Islam yang efektif. 

Kata kunci:  PAI, Metode Pendidikan, Alquran

1. Pendahuluan  

Menghadapi tantangan global yang tak terduga, seperti 

Dalam ajaran Islam, Al-Qur'an dan Sunnah Rasulullah 

SAW merupakan dua sumber utama petunjuk yang 

menjadi landasan bagi berbagai aspek kehidupan 

manusia, termasuk pendidikan. Al-Qur'an sebagai 

kalam Allah SWT dan Sunnah sebagai tindakan dan 

perkataan Nabi Muhammad SAW memberikan 

pedoman yang jelas tentang metodologi pendidikan 

yang ideal. Dalam Surat Al-Maidah ayat 67 dan Surat 

An-Nahl ayat 125, terdapat petunjuk langsung dari 

Allah SWT tentang metodologi pendidikan yang harus 

diikuti umat Islam. 

Dalam pembelajaran, ada sejumlah masalah yang harus 

diperhatikan yang bisa timbul pada peserta didik, dan 

salah satunya adalah ketidakcocokan metode 

pembelajaran yang digunakan. Wijaya Kusumah 

menyatakan bahwa metode merupakan cara yang 

digunakan oleh guru saat mengajar di kelas, dengan 

tujuan mencapai hasil pembelajaran yang telah 

ditetapkan (Asmani, 2013). Karena metode adalah 

sarana untuk mencapai tujuan, maka wajar jika sebuah 

metode tidak terbatas pada satu jenis saja, termasuk 

dalam konteks pembelajaran. 

Nana Sudjana, dalam Dasar-dasar Proses Belajar-

Mengajar, mengemukakan bahwa ada berbagai macam 

metode pengajaran, termasuk ceramah, tanya jawab, 

diskusi, resitasi, kerja kelompok, demonstrasi, 

eksperimen, sosiodrama (peran), pemecahan masalah, 

pembelajaran dalam kelompok, latihan, perjalanan 

belajar di lapangan, survei masyarakat, serta metode 

simulasi (Faizi, 2013). 

Dalam Al-Qur'an, berbagai metode pendidikan dapat 

ditemukan, seperti ceramah, tanya jawab, diskusi, 

demonstrasi, penugasan, teladan, pembiasaan, 

perjalanan belajar di lapangan, cerita, hukuman, 

nasihat, dan lain-lain. Metode-metode ini dapat 

disesuaikan dengan materi yang diajarkan, bertujuan 

agar proses pembelajaran tidak monoton bagi para 

murid (Nata, 2010) 

Dalam pendidikan, peran metode sangat penting dalam 

mencapai tujuan. Penggunaan metode yang sesuai dapat 

berdampak besar pada kesuksesan dalam proses 

pembelajaran. Keberhasilan dalam menerapkan metode 

tertentu mencerminkan keberhasilan pembelajaran 

secara keseluruhan, yang pada akhirnya memengaruhi 

kualitas pendidikan secara keseluruhan. 

Demikianlah pentingnya peran metode dalam proses 

pendidikan dan pembelajaran. Sebuah kegiatan belajar-

mengajar dianggap tidak berhasil jika tidak melibatkan 

penggunaan metode yang tepat. Dalam hierarki 

komponen-komponen pembelajaran, metode 

https://journal.ilmudata.co.id/index.php/ijmst
mailto:4nelsoncurup@gmail.com


 Riskan Junaidi1, Mega Fitri2, Hasep Saputra3, Abdul rahman4  

Indonesian Journal of Multidisciplinary on Social and Technology Vol. 2 No. 3, 2024  

DOI: https://doi.org/10.69693/ijmst.v2i3.315 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

36 

 

 

menduduki posisi kedua setelah tujuan, di antara 

serangkaian elemen yang meliputi tujuan, metode, 

materi, media, dan evaluasi (Arief, 2002). 

Penting untuk memahami bahwa penggunaan metode 

dalam pendidikan adalah tentang mengajarkan peserta 

didik dengan hati-hati, dengan memperhatikan tuntutan 

dan karakteristik mereka. Sebagai pendidik, penting 

untuk memastikan bahwa materi pembelajaran mudah 

dipahami oleh peserta didik dan mempertimbangkan 

berbagai metode yang akan digunakan. Oleh karena itu, 

seorang pendidik dituntut untuk mempelajari beragam 

metode yang dapat diterapkan dalam proses 

pembelajaran. Tanpa penggunaan metode yang tepat, 

materi pelajaran tidak akan diproses secara efisien dan 

efektif dalam kegiatan belajar mengajar menuju tujuan 

pendidikan. Metode pembelajaran yang kurang efektif 

dapat menjadi hambatan dalam proses belajar mengajar, 

menyebabkan pemborosan waktu dan tenaga. Oleh 

karena itu, keberhasilan metode yang diterapkan oleh 

seorang guru tergantung pada kemampuannya untuk 

mencapai tujuan pendidikan yang telah ditetapkan. 

Pada kesempatan ini, kami akan mengulas metode 

pendidikan yang terdapat dalam Al-Qur'an dan Sunnah, 

khususnya dengan mempertimbangkan ayat-ayat yang 

terkandung dalam Surat Al-Maidah ayat 67 dan Surat 

An-Nahl ayat 125. Kedua ayat ini menjadi titik fokus 

dalam pembahasan kami karena memberikan arahan 

yang jelas tentang pendekatan yang harus diambil 

dalam mendidik umat Islam. 

Melalui telaah terhadap ayat-ayat tersebut, diharapkan 

dapat diidentifikasi prinsip-prinsip, metode, dan nilai-

nilai yang terkandung di dalamnya yang relevan dengan 

konteks pendidikan. Hal ini akan memberikan 

pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana 

Al-Qur'an dan Sunnah memberikan panduan yang 

komprehensif dalam proses pendidikan umat Islam. 

Dalam pendahuluan ini, kami akan menyajikan 

gambaran umum mengenai pentingnya metodologi 

pendidikan dalam Islam, sejarah singkat tentang 

perkembangan pendidikan dalam tradisi Islam, dan 

relevansi serta urgensi pembahasan mengenai metode 

pendidikan dalam Al-Qur'an dan Sunnah. Dengan 

demikian, diharapkan pembaca dapat memahami latar 

belakang dan konteks dari pembahasan yang akan 

disampaikan lebih lanjut mengenai metode pendidikan 

dalam Al-Qur'an dan Sunnah.. 

2. Metode Penelitian 

Jenis penelitian ini termasuk penelitian riset 

kepustakaan (Library Research) ialah penelitian melalui 

riset kepustakaan guna menelaah sumber-sumber 

tertulis yang sudah diterbitkan ataupun belum. sumber 

data yang digunakan dalam penelitian ini dikategorikan 

ke dalam beberapa kelompok yaitu sumber primer dan 

sumber sekunder, Sumber data primer dalam penelitian 

ini menggunak buku pendidikan serta jurnal mengenai 

Tafsir quran dan data sekunder yang di gunakan adalah 

jurnal dan buku buku yang relavan. Teknik analisis data 

yang digunakan  peneliti dalam penelitian ini adalah 

analisis teks dan wacana, Teknik keabsahan data yang 

digunakan dalam penelitian ini adalah triangulasi teori. 

3. Hasil dan Pembahasan 

َٰٓأيَُّهَا  ۞ سُولُُ يَ  لَُ مَآَُٰ بَل ِّغُ  ٱلرَّ ن إِّليَ كَُ أنُزِّ ب ِّكَُ مِّ لَّمُ  وَإِّن ُۖرَّ  
سَالتَهَُُ بَلَّغ تَُ فمََا تفَ عَلُ  ُُوَُ ُۚۥرِّ مُكَُ ٱللَّّ نَُ يعَ صِّ ُ مِّ إِّنَُّ ُۗٱلنَّاسِّ  
َُ دِّى لَُ ٱللَّّ مَُ يهَ  ينَُ ٱل قوَ  فِّرِّ ۝٦٧ٱل كَ   

Artinya:  

“Wahai Rasul, sampaikanlah apa yang diturunkan 

Tuhanmu kepadamu. Jika engkau tidak melakukan (apa 

yang diperintahkan itu), berarti engkau tidak 

menyampaikan risalah-Nya. Allah menjaga engkau dari 

(gangguan) manusia. Sesungguhnya Allah tidak 

memberi petunjuk kepada kaum yang kafir. 

Ayat ini mengeluarkan arahan kepada Nabi Muhammad 

untuk menyampaikan semua wahyu Allah tanpa 

khawatir akan pertentangan dari Ahli Kitab Suci, 

penyembah berhala, dan para pelaku kejahatan. 

Perlindungan Nabi Muhammad dari campur tangan 

mereka oleh Allah dijamin, baik sebelum migrasi 

karena orang-orang yang tidak percaya Quraisy dan 

setelah migrasi karena orang Yahudi. Memenuhi 

perintah Tuhan adalah tugas yang tidak boleh ditunda 

atau disembunyikan, karena menunda pengiriman 

ditafsirkan sebagai selubung arahan, yang sangat 

terancam oleh Tuhan, mirip dengan memiliki iman 

hanya pada beberapa utusan atau ayat. 

Meskipun menjadi keharusan bagi Nabi Muhammad, 

ayat ini menggarisbawahi pentingnya segera 

menyampaikan arahan, mencakup urusan pribadi 

seperti yang melibatkan Zainab binti Jahsy dan Zaid, 

seperti yang disebutkan dalam al-Ahzab/33:37. Aisha 

dan Anas menyarankan bahwa jika Nabi Muhammad 

menyembunyikan sesuatu, kemungkinan itu berkaitan 

dengan ayat khusus ini. Meskipun demikian, Nabi -

ṣallallallāhu 'alaihi wa sallam- mengungkapkan segala 

sesuatu meskipun ada kritik dari Allah. 

Akibat yang berat bagi orang-orang yang 

menyembunyikan perintah-perintah Allah ditegaskan 

dalam Al-Baqarah 2:159, di mana Allah menghukum 

orang-orang yang menyembunyikan ayat-ayat dan 

petunjuk -Nya. Muhammad juga memperingatkan 

bahwa siapa pun yang menyembunyikan pengetahuan 

akan dibelenggu pada Hari Kebangkitan dengan 

menahan api neraka. Kesimpulan dari ayat ini 

menegaskan bahwa Allah tidak memberi petunjuk 



 Riskan Junaidi1, Mega Fitri2, Hasep Saputra3, Abdul rahman4  

Indonesian Journal of Multidisciplinary on Social and Technology Vol. 2 No. 3, 2024  

DOI: https://doi.org/10.69693/ijmst.v2i3.315 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

37 

 

 

kepada orang-orang kafir yang mengganggu Nabi dan 

upaya mereka sia-sia, karena Allah melindungi nabi-

Nya dan menegakkan ketetapan-Nya. 

Metode pendidikan yang terkandung dalam ayat ini 

meliputi keberanian dan ketegasan dalam 

menyampaikan kebenaran serta tanggung jawab dalam 

menyampaikan risalah Allah. Kebenaran menurut 

Purwadarminta (Fautanu, 2012) mencakup kondisi 

yang sesuai dengan realitas, ajaran agama, serta 

kejujuran dan kelurusan hati. Menyampaikan 

kebenaran adalah kewajiban, sebagaimana Nabi 

Muhammad SAW menegaskan pentingnya ketegasan 

dan keberanian dalam dakwah tanpa takut kritik atau 

penolakan. Tanggung jawab menyampaikan risalah 

Allah adalah amanah besar yang harus dilaksanakan 

dengan komitmen, keikhlasan, ketekunan, dan 

keberanian. Para utusan Allah harus menjadi teladan 

dalam menyampaikan ajaran-Nya sepenuhnya, tanpa 

menutup-nutupi, meskipun menghadapi tantangan. 

Allah menjelaskan dalam surah An-Nahl 125: 

مَةُِّ رَب ِّكَُ سَبِّيلُِّ إِّلَىُ  ٱد عُُ ك  ظَةُِّ بِّٱل حِّ عِّ ل هُم ُۖٱل حَسَنَةُِّ وَٱل مَو  دِّ وَجَ   
سَنُُ هِّىَُ بِّٱلَّتِّى لمَُُ هوَُُ رَبَّكَُ إِّنَُّ ُۚأحَ  ُۦ عَن ضَلَُّ بِّمَن أعَ  سَبِّيلِّهِّ ُۖ 
لَمُُ وَهوَُُ ينَُ أعَ  تدَِّ بِّٱل مُه   

Artinya:  

Serulah (manusia) ke jalan Tuhanmu dengan hikmah 

dan pengajaran yang baik serta debatlah mereka dengan 

cara yang lebih baik. Sesungguhnya Tuhanmu Dialah 

yang paling tahu siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan 

Dia (pula) yang paling tahu siapa yang mendapat 

petunjuk”. 

Allah memberikan arahan kepada Rasulullah SAW 

dalam Surah Al-Maidah Ayat 67 mengenai cara 

menyampaikan dakwah yang benar. Pertama, dakwah 

harus ditujukan untuk kepentingan agama Allah, bukan 

kepentingan pribadi atau golongan. Kedua, dakwah 

harus dilakukan dengan hikmah, yaitu kebijaksanaan, 

penggunaan kata yang tepat, dan pemahaman 

mendalam terhadap Al-Qur'an dan Islam. Ketiga, 

dakwah harus disampaikan dengan kelembutan dan 

kebaikan agar mudah diterima, tanpa kekerasan atau 

penyalahgunaan. Rasulullah juga diajarkan untuk 

menghadapi perdebatan dengan cara yang baik dan 

beradab, seperti dilakukan oleh Nabi Ibrahim. Tujuan 

akhir dakwah adalah membawa manusia kepada iman 

kepada Allah, karena hanya Allah yang dapat 

memberikan hidayah. 

Metode pendidikan yang terkandung dalam dakwah 

meliputi hikmah (kebijaksanaan), yang mencakup 

pengetahuan tentang kebenaran dan pengalaman tepat 

dalam perkataan serta tindakan, serta pemahaman 

mendalam terhadap Al-Qur'an dan hukum Islam. 

Hikmah adalah ucapan yang tegas dan benar, berfungsi 

menjelaskan kebenaran dan menghilangkan keraguan. 

Metode ini efektif dalam menyatukan aspek teori dan 

praktik dalam pembelajaran, sehingga peserta dapat 

menggabungkan pengetahuan teoritis dengan praktik 

yang akan diterapkan. 

Metode kedua adalah mau'izhah hasanah (nasihat yang 

baik), yang melibatkan nasihat dengan cara lembut, 

dapat diterima, dan menyentuh hati, sesuai dengan 

pemikiran dan menghindari ketidakramahan. Terdapat 

tiga tahapan: dengan tangan (bilyadi) yang melibatkan 

kekuasaan atau pengaruh, dengan lisan (billisan) 

menggunakan kata-kata lembut, dan dengan hati 

(bilqalb) yang mencakup sikap ikhlas dan sabar. 

Tujuannya agar objek dakwah rela dan sadar mengikuti 

ajaran yang disampaikan, sehingga dakwah tidak 

bersifat propaganda. (Amin, 2009) 

Metode mau'izhah al-hasanah memiliki sifat persuasif 

dan dinamis, jauh dari sikap egois, emosional yang 

agresif, dan pembenaran. Metode ini bervariasi dan 

sesuai dengan perkembangan zaman. Prinsip 

penerapannya tercermin dalam konsep ahsan qaul, yaitu 

komunikasi verbal yang edukatif dan menyadarkan, 

serta ahsan amal, yaitu tindakan nyata dengan kebaikan 

dan kelembutan. Metode jidal (bantah dengan cara 

terbaik) menurut ulama, seperti Ibnu Sina dan al-

Jurjani, melibatkan pertukaran gagasan dan upaya 

memperkuat pandangan sendiri sambil menjatuhkan 

pendirian lawan dengan argumen yang kuat. (al-

Bayanuni, 2001) 

Dengan memperhatikan definisi jidal, terdapat dua jenis 

yaitu jidal yang terpuji dan tercela. Jidal yang terpuji 

bertujuan memperkuat dan mempertahankan kebenaran 

dengan cara relevan dan benar, sementara jidal yang 

mengarah kepada kebatilan dianggap tercela. Al-Qur'an 

mengatur jidal tercela harus ditangani dengan 

pendekatan lebih baik, sesuai prinsip dakwah yang 

konkret dan rasional melalui diskusi, perbandingan, dan 

percakapan yang sesuai konteks. Metode dakwah 

mujadalah ini lebih umum digunakan di Makkah, sesuai 

dengan situasi masyarakatnya yang keras dalam 

persoalan kepercayaan. 

Model metode mujadalah al-lati hiya ahsan meliputi 

dua bagian utama. Pertama, al-asilah wa al-ajwibah 

(tanya jawab) yang melibatkan interaksi langsung 

antara individu atau kelompok berpengetahuan dengan 

peserta yang memiliki pertanyaan. Metode ini 

mendorong pertukaran pikiran dan gagasan antara 

peserta dan pengajar untuk mencari jawaban 

memuaskan dan pemahaman yang lebih dalam tentang 

materi yang dibahas. Kedua, al-hiwar (dialog), yang 

merupakan perdebatan memerlukan tanggapan atau 

pertanyaan terkait objek tertentu untuk mencapai 

kesimpulan. 



 Riskan Junaidi1, Mega Fitri2, Hasep Saputra3, Abdul rahman4  

Indonesian Journal of Multidisciplinary on Social and Technology Vol. 2 No. 3, 2024  

DOI: https://doi.org/10.69693/ijmst.v2i3.315 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

38 

 

 

Dalam al-Qur'an, persoalan yang dihadapi Nabi sering 

kali dijawab langsung oleh Allah melalui wahyu. Dari 

tiga metode (hikmah, mau'izhah al-hasanah, dan 

mujadalah al-lati hiya ahsan), pentingnya konsep ini 

sebagai doktrin normatif dari al-Qur'an sangat 

ditekankan, terutama dalam metode hikmah dan 

mau'izhah al-hasanah. Metode-metode ini menjadi 

landasan dalam menyampaikan dakwah yang efektif 

dan sesuai dengan tuntutan dan perkembangan zaman. 

(Nurdin, 2019) 

 

Memahami dan menerapkan metode pendidikan Islami 

sangat penting karena menyelaraskan proses 

pembelajaran dengan nilai-nilai dan prinsip-prinsip 

Islam. Metode ini memastikan konsistensi antara 

pendidikan dan keyakinan agama, mengembangkan 

individu secara integral dari segi intelektual, spiritual, 

moral, dan sosial, serta membantu membentuk karakter 

yang kuat berdasarkan ajaran agama seperti kejujuran, 

disiplin, dan kasih sayang. Selain itu, metode 

pendidikan Islami meningkatkan kualitas pembelajaran 

dan motivasi siswa serta berkontribusi dalam 

pembangunn komunitas yang kuat dan harmonis. 

Peran pendidik dalam mengimplementasikan metode-

metode pendidikan Islami sangat signifikan. Pendidik 

harus memahami prinsip-prinsip dan nilai-nilai Islam 

yang mendasari metode pendidikan, memilih metode 

yang sesuai dengan tujuan pembelajaran dan kebutuhan 

siswa, dan menerapkan pendekatan terpadu yang 

menggabungkan elemen pengajaran langsung, refleksi 

spiritual, dan pembelajaran berbasis nilai. Pendidik juga 

harus menjadi teladan yang menunjukkan perilaku dan 

sikap sesuai dengan ajaran Islam, serta memberikan 

pembinaan dan dukungan kepada siswa dalam 

pengembangan spiritual, moral, dan sosial mereka. 

Selain itu, pendidik perlu terus-menerus mengevaluasi 

efektivitas metode yang diterapkan dan melakukan 

penyesuaian sesuai dengan respons siswa dan 

perkembangan situasi. Metode pembelajaran berbasis 

kalam Allah menekankan pentingnya pembelajaran 

langsung dari Al-Qur'an, di mana siswa diajak untuk 

mempelajari dan memahami ayat-ayat sebagai landasan 

utama dalam pembentukan pemikiran dan perilaku 

mereka. Model pendekatan, metode, dan tujuan 

pendidikan Islam sebaiknya mengambil inspirasi dari 

praktik dakwah dan pendidikan yang dilakukan oleh 

Nabi Muhammad Saw. 

Dengan demikian, metode pendidikan Islami mencakup 

berbagai aspek penting yang memastikan proses 

pembelajaran sejalan dengan ajaran Islam, membantu 

membentuk individu yang seimbang dan bertanggung 

jawab, serta berkontribusi dalam pembangunan 

komunitas yang harmonis dan berdaya. Implementasi 

metode ini oleh pendidik melibatkan pemahaman 

mendalam tentang ajaran Islam, pemilihan metode yang 

tepat, penerapan pendekatan terpadu, dan evaluasi serta 

penyesuaian terus-menerus untuk mencapai tujuan 

pendidikan yang efektif. . (Syaifulloh, 2017) 

Namun, dalam praktiknya, pendidikan Islam masih 

menghadapi banyak tantangan yang perlu diperbaiki. 

Hal ini termasuk masalah rendahnya profesionalisme 

pendidik, penggunaan metode pembelajaran yang 

monoton, kurang kreatif, dan kurang inovatif, serta 

cenderung konservatif. Lebih lanjut, pendidikan Islam 

masih terfokus pada kemajuan dalam aspek kognitif, 

dengan mengabaikan dimensi afektif (spiritual dan 

sosial) dan psikomotorik (keterampilan dalam praktik 

ibadah dan aspek pendukungnya). Meskipun semangat 

untuk menuntut ilmu telah ditanamkan oleh Rasulullah 

sejak lima belas abad yang lalu, namun tantangan-

tantangan ini masih terus menghadang (Angelia, 2017) 

4. Kesimpulan 

Analisis komprehensif Surah Al-Maidah ayat 67 dan 

Surat An-Nahl ayat 125 mengungkapkan pernyataan 

definitif bahwa Al-Qur'an dan Sunnah menyajikan 

instruksi eksplisit mengenai strategi yang digunakan 

untuk tujuan pendidikan dalam iman Islam. Teks-teks 

dasar ini menggarisbawahi pentingnya menggunakan 

metodologi yang sesuai dan efisien untuk menanamkan 

ajaran Islam. Nabi Muhammad mencontohkan tingkat 

fleksibilitas dan kemampuan beradaptasi yang luar 

biasa dalam proses pendidikan dengan memanfaatkan 

beragam pendekatan, termasuk tetapi tidak terbatas 

pada kuliah, sesi pertanyaan interaktif, demonstrasi 

praktis, dan diskusi konstruktif. Doktrin dasar 

kebijaksanaan, khususnya dalam konteks 

menyampaikan khotbah agama, sangat digarisbawahi 

untuk memastikan bahwa pesan tidak hanya 

dikomunikasikan secara efektif tetapi juga tetap 

relevan, bijaksana, dan diterima dengan baik oleh 

audiens yang dituju. 

Selain itu, konsep mauizhah al-hasanah, yang berkaitan 

dengan menawarkan nasihat yang sehat dan berbudi 

luhur, menonjol sebagai aspek penting dari pendidikan 

Islam, dengan demikian menunjukkan bahwa upaya 

pendidikan melampaui penyebaran pengetahuan belaka 

untuk mencakup penanaman ciri-ciri karakter teladan 

dan nilai-nilai etika melalui bimbingan yang lembut 

namun berdampak. Surah An-Nahl ayat 125 lebih lanjut 

menekankan pentingnya membina lingkungan yang 

kondusif untuk diskusi terbuka dan mendorong 

mengajukan pertanyaan penyelidikan sebagai 

komponen integral dari proses pembelajaran, 

mencerminkan pendekatan dialogis yang secara 

konsisten digunakan oleh Nabi untuk memfasilitasi 

pemahaman ajaran Islam di antara para penganut. 

Metodologi pendidikan dalam kerangka Islam 

menempatkan keunggulan pada prinsip-prinsip 

kebijaksanaan, nasihat yang baik, dialog, dan 



 Riskan Junaidi1, Mega Fitri2, Hasep Saputra3, Abdul rahman4  

Indonesian Journal of Multidisciplinary on Social and Technology Vol. 2 No. 3, 2024  

DOI: https://doi.org/10.69693/ijmst.v2i3.315 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

39 

 

 

sensitivitas kontekstual, yang tidak hanya berfungsi 

untuk memperdalam pemahaman tetapi juga 

berkontribusi secara signifikan terhadap perkembangan 

moral dan etika individu dalam komunitas Muslim. 

Reference 

al-Bayanuni, M. A.-F. (2001). Al-Madkhal Ila „Ilmi Al-

Da‟wah. Beirut: Risalah Publishers 55. 
Amin, S. M. ( 2009). Ilmu Dakwah. Jakarta: Amzah: 100. 

Angelia, Y. (2017). Merantau Dalam Menuntut Ilmu. Jurnal 

Living Hadis , 79. 

Arief, A. (2002). Pengantar Ilmu dan Metodologi Pendidikan 

Islam. Jakarta: Ciputat Pers: 109. 

Asmani, J. M. (2013). 7 Tips Aolikasi PAKEM. jogjakarta: 

DIVA Press: 30. 

Faizi, M. (2013). Ragam Metode Mengajarkan Eksakta pada 

Murid. jojyakarta: DIVA Press: 26. 

Fautanu, 3. I. (2012). Filsafat Ilmu; Teori dan Aplikasi,. 

Jakarta: Referensi: 96. 

Nata, A. (2010). Metodologi Studi Islam. Jakarta: Rajawali 

Pers: Cet. XVII. 88. 

Nurdin. (2019). PENERAPAN METODE BILHIKMAH, 

MAU’IZATUL HASANAH, JADIL DAN 

LAYYINAH PADA BALAI DIKLAT 

KEAGAMAAN ACEH. Jurnal MUDARRISUNA 

Vol. 9 No. 1 Januari-Juni 2019, 64. 

Qayyim, I. ( 2000). at-Tafsiru Al-qayyimu. Jakarta: Darul 

Fikr: 77. 

Syaifulloh, M. (2017). Metode Pendidikan Dalam Al-Qur’an 

(Kajian Tafsir Tematik). Dinamika : Jurnal Kajian 

Pendidikan dan Keislaman , 108. 

Zamakhsyari. ( 1995). al-Kasyaf an Haqoiqi al-Tanzil wa 

Uyuuni al-Aqowili fi al-wujuuh alTakwil, Beirut, 

Dar al-Kutub al-Ilmiyyyah.  

 

 

 


