
 Peran Manusia Menurut Al-Qur'an dan Hadis: Pemahaman dan Implementasi dalam Kehidupan Modern 
18 

 
 

 Indonesian Journal of Multidisciplinary on Social and 
Technology 
Homepage: https://journal.ilmudata.co.id/index.php/ijmst 
Vol. 2 No. 3 (2024) pp: 18-23 
P-ISSN: 2986-6790, e-ISSN: 2986-6782 

 
Peran Manusia Menurut Al-Qur'an dan Hadis: Pemahaman dan 

Implementasi dalam Kehidupan Modern 
 

Mega Fitri1, Riskan Junaidi2, Amrullah3, Fakhruddin4  
1,2,3,4Pendidikan Agama Islam, Pascasarjana, Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Curup 

1mefitri@gmail.com, 2riskanjunaidi40@gmail.com, 3 sutarto@iaincurup.ac.id, 4aida.85mdn@gmail.com 
Abstrak 
Penelitian ini membahas mengenai peran manusia dan implementasi dalam kehidupan, tujuan dari penelitian ini adalah untuk 
mengetahui manusia dalam perspektif alquran dan hadis serta tantangan dalam kehidupan kontemporer serta solusi dalam 
menghadapi permasalahan keihidupan kontemporer, sumber primer dan sumber sekunder, Sumber data primer dalam penelitian 
ini menggunakan jurnal mengenai filsafat dan hadist dan data sekunder yang di gunakan jurnal dan buku buku yang relavan, 
hasil penelitian ini menunjukan bahwa pemahaman dan implementasi nilai-nilai Islam tentang peran manusia dalam kehidupan 
kontemporer sangat penting untuk menciptakan masyarakat yang adil, harmonis, dan berkelanjutan. Dengan memahami ajaran 
Al-Qur'an dan Hadis serta mengimplementasikannya dalam tindakan sehari-hari, manusia dapat mengembangkan diri mereka 
secara holistik dan membawa perubahan positif dalam masyarakat. 

Kata kunci:  PAI, filsafat, alquran hadist

1. Pendahuluan  

Al-Qur'an dan Hadis merupakan dua sumber utama 
ajaran dalam agama Islam yang memberikan panduan 
dan pedoman bagi kehidupan umat manusia. Kedua 
sumber ini mengandung berbagai ayat dan hadis yang 
menjelaskan tentang peran manusia dalam mencapai 
tujuan hidupnya serta tata cara yang diharapkan untuk 
dijalani dalam kehidupan sehari-hari. Dengan 
demikian, pemahaman yang mendalam tentang kedua 
sumber ini menjadi esensial untuk membentuk karakter 
dan perilaku manusia yang sesuai dengan ajaran 
Islam.(Sholichah, 2018) 

Kajian tentang peran manusia dalam perspektif Al-
Qur'an dan Hadis menjadi sangat penting karena 
memberikan panduan praktis tentang bagaimana 
manusia seharusnya berperilaku, berinteraksi, dan 
mengelola segala aspek kehidupannya. Dalam kajian 
ini, akan dianalisis secara komprehensif berbagai ayat 
Al-Qur'an dan hadis yang relevan dengan peran 
manusia. Analisis ini bertujuan untuk menggali 
pemahaman yang lebih dalam tentang ajaran-ajaran 
tersebut dan bagaimana ajaran-ajaran tersebut dapat 
diterapkan dalam kehidupan sehari-hari.(Zubairi, 2023) 

Dengan menguraikan pemahaman terhadap ajaran-
ajaran tersebut, diharapkan dapat ditemukan cara-cara 
implementasi yang efektif dan relevan dalam kehidupan 
kontemporer. Kajian ini tidak hanya berfokus pada 
teori, tetapi juga pada praktek nyata dalam kehidupan 

sehari-hari, sehingga nilai-nilai Islam dapat tercermin 
dalam setiap aspek kehidupan umat manusia. 

Peran manusia dalam Islam sangat luas dan mencakup 
berbagai dimensi kehidupan. Salah satu dimensi 
utamanya adalah hubungan vertikal antara manusia dan 
Tuhannya. Dalam kerangka ini, Islam mengajarkan 
bahwa manusia adalah khalifah di bumi yang 
bertanggung jawab atas amanah dari Allah SWT untuk 
menjaga alam semesta dan memanfaatkannya dengan 
penuh kesadaran akan keberlanjutan dan keseimbangan 
ekologisnya. Sebagai khalifah, manusia memiliki 
tanggung jawab moral dan etis untuk tidak hanya 
mengeksploitasi sumber daya alam, tetapi juga 
memastikan bahwa tindakan mereka tidak merusak 
lingkungan dan tetap dalam batas yang wajar agar bisa 
diwariskan kepada generasi mendatang.(Shofiyah et al., 
2023) 

Islam mengatur hubungan horizontal antara manusia 
dengan sesamanya. Ajaran-ajaran sosial dan ekonomi 
dalam Islam menekankan pentingnya keadilan, 
kejujuran, dan saling tolong-menolong di antara 
individu dan komunitasnya.(Rastgar et al., 2023) 
Prinsip-prinsip ini didasarkan pada ajaran Al-Qur'an 
dan Hadis yang menekankan pentingnya membangun 
masyarakat yang harmonis dan berkeadilan. Dalam hal 
ini, Islam sangat memperhatikan kesejahteraan sosial 
dan menolak segala bentuk penindasan, ketidakadilan, 
dan diskriminasi.(Ali, 2023) 

https://journal.ilmudata.co.id/index.php/ijmst


 Mega Fitri1, Riskan Junaidi2, Amrullah3, Fakhruddin4  
Indonesian Journal of Multidisciplinary on Social and Technology Vol. 2 No. 3, 2024  

DOI: https://doi.org/10.31004/ijmst.v2i3.310 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

19 
 
 

Islam juga memberikan pedoman yang jelas mengenai 
tata cara berpolitik yang berkeadilan dan bermoral. 
Prinsip-prinsip seperti syura (musyawarah) dan amar 
ma'ruf nahi munkar (memerintahkan yang baik dan 
mencegah yang buruk) menjadi landasan bagi umat 
Islam dalam berpartisipasi aktif dalam pembangunan 
masyarakat dan negara secara adil dan bertanggung 
jawab. Syura, sebagai bentuk partisipasi dan konsultasi, 
mendorong pengambilan keputusan yang inklusif dan 
demokratis, dimana setiap individu memiliki 
kesempatan untuk menyuarakan pendapat dan 
berkontribusi dalam proses pengambilan keputusan. 
Hal ini menciptakan lingkungan politik yang transparan 
dan akuntabel, serta mendorong adanya dialog yang 
konstruktif antara pemerintah dan masyarakat.(Sarjan 
et al., 2023) 

Amar ma'ruf nahi munkar, di sisi lain, adalah prinsip 
yang mengharuskan umat Islam untuk aktif dalam 
mempromosikan kebaikan dan mencegah kemungkaran 
dalam masyarakat. Prinsip ini menjadi pilar penting 
dalam menjaga moralitas publik dan mendorong 
terciptanya tata kelola yang baik. Umat Islam diajak 
untuk tidak hanya berdiam diri ketika melihat 
ketidakadilan atau penyimpangan moral, tetapi harus 
mengambil tindakan yang tepat untuk mengatasi dan 
memperbaikinya. Dengan demikian, setiap individu 
Muslim diharapkan memiliki tanggung jawab sosial 
untuk berkontribusi dalam menciptakan masyarakat 
yang adil dan bermoral.(Azisi et al., 2023) 

2. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan studi pustaka dengan 
pendekatan deskriptif, penelitian ini akan melakukan 
analisis mendalam terhadap berbagai sumber data 
kualitatif, baik primer maupun sekunder, untuk 
mengeksplorasi peran manusia dalam perspektif Al-
Qur'an dan Hadis serta implementasinya dalam 
kehidupan sehari-hari. Data Primer, sumber data primer 
dalam penelitian ini adalah Al-Qur'an, yang akan 
dijadikan landasan utama untuk memahami pandangan 
Islam tentang peran manusia. Ayat-ayat Al-Qur'an akan 
dianalisis secara langsung untuk mengidentifikasi 
konsep-konsep terkait peran manusia. Data Sekunder, 
sumber data sekunder meliputi kitab tafsir, buku-buku, 
dan artikel jurnal baik dari perspektif Islam maupun dari 
berbagai disiplin ilmu yang relevan. Kitab tafsir akan 
digunakan untuk mendalami interpretasi ayat-ayat Al-
Qur'an, sementara buku-buku dan artikel jurnal akan 
memberikan pemahaman yang lebih luas tentang 
pemikiran Islam terkait dengan peran manusia. 
(Kurniawati, 2018) 

Metode studi pustaka akan melibatkan pencarian, 
seleksi dan analisis terhadap berbagai sumber data yang 
relevan. Pertama, akan dilakukan pencarian terhadap 
teks Al-Qur'an dan berbagai sumber literatur Islam 
menggunakan basis data online, perpustakaan digital, 

dan referensi cetak. Kemudian, sumber-sumber yang 
relevan akan diseleksi berdasarkan kriteria-kriteria 
tertentu, seperti relevansi dengan topik penelitian dan 
keakuratan informasi. Selanjutnya, data-data yang 
terkumpul akan dianalisis secara mendalam untuk 
mengidentifikasi tema, konsep, dan pandangan terkait 
peran manusia dalam Islam. 

Melalui pendekatan ini, diharapkan penelitian ini dapat 
memberikan pemahaman yang mendalam tentang 
pandangan Islam terkait dengan peran manusia serta 
implikasinya dalam kehidupan praktis. Analisis yang 
komprehensif terhadap berbagai sumber data kualitatif 
diharapkan dapat memberikan kontribusi yang 
signifikan dalam pemahaman dan penerapan nilai-nilai 
Islam dalam kehidupan sehari-hari. 

3. Hasil dan Pembahasan 

Menurut penjelasan dari Quraish Shihab, istilah 
"khalifah" dalam bentuk tunggal (mufrad) secara 
khusus mengacu pada penguasa politik dan religius, 
seperti para nabi dan rasul yang diangkat oleh Allah 
untuk memimpin umat manusia. Istilah ini tidak 
diterapkan pada manusia pada umumnya, melainkan 
digunakan secara khusus untuk figur penguasa yang 
memiliki tanggung jawab besar dalam mengemban 
amanah agama dan kepemimpinan politik. (Shihab, 
1994)  

Sementara itu, untuk merujuk kepada manusia biasa, 
digunakan istilah "khala'if" yang memiliki makna yang 
lebih luas. Istilah ini mencakup peran-peran manusia 
dalam berbagai aspek kehidupan, tidak hanya terbatas 
pada dimensi politik dan religius, tetapi juga mencakup 
aspek-aspek lainnya seperti ekonomi, sosial, dan 
lingkungan. Dengan demikian, konsep "khalifah" dan 
"khala'if" memberikan pemahaman yang berbeda 
terkait peran manusia dalam Islam. "Khalifah" lebih 
bersifat khusus dan terkait dengan kepemimpinan 
politik dan religius yang tinggi, sementara "khala'if" 
mencakup peran manusia dalam segala aspek 
kehidupan. 

Dalam konsep Islam, manusia diberikan seperangkat 
potensi atau fitrah oleh Allah SWT yang terdiri dari Aql 
(akal), qalb (hati), dan nafs (jiwa). Namun, aktualisasi 
potensi ini tidak terjadi secara otomatis, melainkan 
bergantung pada usaha manusia sendiri untuk 
mengembangkannya. Allah SWT telah menurunkan 
wahyu-Nya kepada para Nabi sebagai pedoman bagi 
manusia untuk mengaktualisasikan fitrahnya secara 
utuh dan selaras dengan tujuan penciptaannya. Dengan 
mengikuti pedoman yang terkandung dalam wahyu, 
manusia dapat mencapai potensi tertinggi sebagai 
makhluk yang tinggi martabatnya. Mereka dapat 
mengembangkan akal untuk berpikir secara rasional, 
hati untuk merasakan cinta, kasih sayang, dan kebaikan, 



 Mega Fitri1, Riskan Junaidi2, Amrullah3, Fakhruddin4  
Indonesian Journal of Multidisciplinary on Social and Technology Vol. 2 No. 3, 2024  

DOI: https://doi.org/10.31004/ijmst.v2i3.310 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

20 
 
 

serta jiwa untuk mencapai kedamaian dan kebahagiaan 
batiniah. 

Namun, jika manusia tidak mengikuti pedoman yang 
ditetapkan oleh Allah melalui wahyu-Nya, mereka 
cenderung terjebak dalam kesesatan dan keburukan. 
Mereka akan merosot ke tingkat yang lebih rendah, 
bahkan pada tingkat yang sama dengan hewan, karena 
kehilangan arahan yang benar dan tujuan hidup yang 
mulia. Dengan demikian, pemahaman dan 
implementasi wahyu Allah adalah kunci bagi manusia 
untuk mencapai potensi tertinggi mereka sebagai 
khalifah di bumi. Melalui pengetahuan dan pengamalan 
ajaran yang terkandung dalam wahyu, manusia dapat 
mengembangkan diri mereka secara holistik dan 
mencapai kehidupan yang bermakna serta berarti dalam 
pandangan Allah. 

Ahmad Hasan Firhat, sebagaimana dikutip oleh 
Ramayulis, membedakan kedudukan kekhalifahan 
manusia dalam dua bentuk, yang Pertama Khalifah 
Kauniyah, Khalifah kauniyah mengacu pada peran 
manusia sebagai khalifah Allah di alam semesta atau 
alam makhluk. Manusia diberikan tanggung jawab 
untuk mengelola, menjaga, dan memanfaatkan alam 
semesta secara bijaksana sesuai dengan kehendak 
Allah. Dalam konsep ini, manusia dianggap sebagai 
pengelola bumi dan segala isinya, dimana mereka 
bertanggung jawab atas keberlangsungan dan 
keseimbangan alam. Kedua Khalifah Syar’yah, 
Khalifah syar'iyah merujuk pada peran manusia sebagai 
khalifah Allah dalam menjalankan syariat-Nya di bumi. 
Manusia diberikan tanggung jawab untuk menjalankan 
ajaran agama dan menjaga keadilan, moralitas, dan 
norma-norma etika yang diatur oleh syariat Islam. 
Dalam konteks ini, manusia diharapkan untuk menjadi 
pelaksana hukum Allah di muka bumi, menjaga 
kebenaran, dan menghindari segala bentuk kezaliman 
dan pelanggaran terhadap aturan-Nya. (Ramayulis dan 
Samsul Nizar, 2011) 

Dengan memahami perbedaan antara khalifah kauniyah 
dan khalifah syar'iyah, manusia diharapkan untuk 
menghayati peran ganda mereka sebagai pengelola 
alam semesta dan pelaksana syariat Allah. Dengan 
menjalankan kedua peran ini secara seimbang, manusia 
diharapkan dapat mencapai tujuan kekhalifahan mereka 
dengan baik dan menjadi keberkahan bagi alam semesta 
dan umat manusia. 

Sebagai khalifah, manusia Muslim dimaksudkan untuk 
menampilkan sikap yang ramah dan anggun di bumi ini. 
Mereka diberi tanggung jawab untuk memimpin, 
mengelola, dan memakmurkan bumi sesuai dengan 
kehendak Allah SWT. Ini berarti bahwa peran sebagai 
khalifah tidak hanya bersifat pasif atau menerima, tetapi 
juga aktif dalam upaya memajukan kesejahteraan umat 
manusia dan menjaga kelestarian alam. Penting untuk 

dipahami bahwa konsep kekhalifahan ini mengandung 
makna yang sangat luas, mencakup aspek 
kepemimpinan, tanggung jawab sosial, serta 
pengelolaan sumber daya alam. Sebagai khalifah, 
manusia Muslim diharapkan untuk menjadi agen 
perubahan positif dalam masyarakat dan lingkungan di 
sekitarnya. (Assegaf, Abd Rahman, 2011) 

Menurut ahli ushul fiqh, atau ilmu ushul fiqh, hadis 
adalah segala perkataan, perbuatan, dan penegasan 
(taqrir) Nabi Muhammad SAW, yang dapat dijadikan 
sebagai dalil hukum syar'i. Oleh karena itu, dalam 
kajian hukum Islam, hadis digunakan sebagai salah satu 
sumber hukum utama setelah Alquran. Namun, dalam 
konteks ini, ada batasan-batasan tertentu mengenai apa 
yang dianggap sebagai hadis. Misalnya, urusan pakaian 
atau hal-hal yang tidak memiliki relevansi langsung 
dengan penetapan hukum syar'i tidak termasuk dalam 
kategori hadis. Dalam kajian hukum Islam, fokus hadis 
adalah pada hal-hal yang berkaitan langsung dengan 
aturan-aturan hukum, seperti ibadah, muamalah, 
akhlak, dan sebagainya (Rozali, 2019, h.2) . 

Hadits dalam Islam memiliki posisi yang sangat penting 
karena merupakan salah satu sumber hukum utama 
setelah Alquran. Alquran sulit untuk dipahami 
sepenuhnya tanpa bantuan dan penjelasan yang 
diberikan oleh hadits. Menggunakan Alquran sebagai 
sumber hukum tanpa memperhitungkan hadits sebagai 
pedoman hidup adalah suatu yang sulit, karena hadits 
memberikan konteks, penjelasan, dan interpretasi yang 
mendalam terhadap ajaran Alquran. Dengan demikian, 
hadits memainkan peran yang sangat krusial dalam 
pemahaman dan penerapan ajaran Islam. (Muhamad Ali 
dan Didik Himmawan, 2019) 

Pernyataan Omar Mohammad Al-Toumi Al-Syaibany 
menekankan pada keistimewaan manusia sebagai 
makhluk ciptaan yang paling mulia. Manusia dipandang 
sebagai makhluk yang memiliki kemampuan berpikir, 
yang terdiri dari jasad atau badan, ruh, dan akal. Proses 
tumbuh kembangnya dipengaruhi oleh faktor keturunan 
dan lingkungan. Selain itu, filsuf Muslim Ibnu Arabi 
juga menegaskan keunggulan manusia sebagai makhluk 
yang memiliki akhlak baik. Dalam pandangan Ibnu 
Arabi, manusia tidak ada tandingannya dan memiliki 
berbagai keunggulan seperti kemampuan berpikir, 
berkehendak, berkomunikasi, serta keberadaan indra 
yang sempurna untuk mendengar, melihat, dan berfikir. 
Manusia juga memiliki kemampuan untuk mengambil 
keputusan yang benar. (Atik Mardiati, Nurwadjah 
Ahmad, Andewi Suhartini, 2021) 

Nilai-nilai Islam memiliki relevansi yang besar dalam 
konteks kontemporer dan global karena mereka 
menawarkan pedoman etika, moralitas, dan pandangan 
hidup yang dapat membantu mengatasi berbagai 



 Mega Fitri1, Riskan Junaidi2, Amrullah3, Fakhruddin4  
Indonesian Journal of Multidisciplinary on Social and Technology Vol. 2 No. 3, 2024  

DOI: https://doi.org/10.31004/ijmst.v2i3.310 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

21 
 
 

tantangan dan mempromosikan perdamaian, keadilan, 
dan harmoni dalam Masyarakat. 

Beberapa nilai-nilai Islam yang memiliki relevansi 
dalam konteks kontemporer dan global termasuk: 

1) Keadilan, Islam menekankan pentingnya keadilan 
dalam segala aspek kehidupan. Dalam konteks 
global yang penuh dengan ketidaksetaraan, 
konflik, dan ketidakadilan, nilai keadilan Islam 
dapat menjadi landasan untuk memperjuangkan 
hak-hak manusia, menegakkan kedamaian, dan 
menciptakan masyarakat yang adil dan inklusif. 

2) Toleransi dan Kerukunan, Islam mengajarkan 
toleransi, penghargaan terhadap perbedaan, dan 
kerukunan antaragama dan antarbudaya. Di tengah 
polarisasi dan konflik antaragama yang terjadi di 
berbagai belahan dunia, nilai-nilai ini sangat 
penting untuk mempromosikan dialog antaragama, 
menghormati keberagaman, dan membangun 
kedamaian yang berkelanjutan. 

3) Pendidikan dan Pembelajaran, Islam mendorong 
umatnya untuk mencari ilmu dan mengembangkan 
potensi diri. Dalam era pengetahuan dan teknologi 
saat ini, nilai-nilai pendidikan Islam dapat menjadi 
sumber inspirasi untuk meningkatkan literasi, 
kreativitas, dan inovasi dalam berbagai bidang. 

4) Pengelolaan Lingkungan, Islam mengajarkan 
tanggung jawab manusia terhadap alam semesta 
dan keberlanjutan lingkungan. Dalam menghadapi 
perubahan iklim dan kerusakan lingkungan global, 
nilai-nilai Islam tentang pengelolaan lingkungan 
dapat memberikan panduan untuk mempraktikkan 
pola hidup yang ramah lingkungan dan menjaga 
keberlangsungan alam. 

5) Kesejahteraan Sosial, Islam mendorong umatnya 
untuk peduli terhadap kesejahteraan sosial dan 
membantu yang membutuhkan. Dalam konteks 
ketimpangan sosial dan krisis kemanusiaan, nilai-
nilai Islam tentang kepedulian sosial dan solidaritas 
dapat menjadi dorongan untuk berbagi sumber 
daya, mengurangi kemiskinan, dan 
memperjuangkan keadilan sosial. 

6) Keseimbangan Hidup, Islam mengajarkan 
pentingnya mencapai keseimbangan antara 
kehidupan duniawi dan spiritual. Dalam 
masyarakat yang sering kali didominasi oleh 
kesibukan dan tekanan, nilai-nilai Islam tentang 
kesederhanaan, kesabaran, dan tawakal dapat 
membantu individu untuk menjaga keseimbangan 
hidup yang sehat dan bermakna. 

Mengimplementasikan ajaran Islam tentang peran 
manusia dalam masyarakat modern dapat melibatkan 
beberapa tantangan, mengingat kompleksitas dan 
dinamika masyarakat kontemporer. Beberapa tantangan 
utama yang mungkin dihadapi dalam proses ini 
meliputi: 

1) Pengaruh Budaya Sekuler: Masyarakat modern 
seringkali dipengaruhi oleh budaya sekuler yang 
mendorong individualisme, materialisme, dan 
hedonisme. Ini bisa menjadi tantangan bagi 
individu Muslim dalam mempertahankan nilai-
nilai Islam yang menekankan kesadaran sosial, 
kesederhanaan, dan tujuan spiritual dalam hidup. 

2) Teknologi dan Media Sosial: Perkembangan 
teknologi dan media sosial membawa dampak 
besar dalam membentuk persepsi dan perilaku 
individu dalam masyarakat modern. Tantangannya 
adalah bagaimana memanfaatkan teknologi ini 
secara positif untuk menyebarkan ajaran Islam dan 
memperkuat nilai-nilai moral, sementara juga 
menjaga agar tidak terpengaruh oleh konten yang 
tidak sehat atau bertentangan dengan ajaran Islam. 

3) Kesenjangan Ekonomi dan Sosial: Masyarakat 
modern seringkali mengalami kesenjangan 
ekonomi dan sosial yang signifikan, di mana 
sebagian besar penduduk hidup dalam kemiskinan 
atau ketidaksetaraan. Tantangan ini membutuhkan 
upaya untuk mengimplementasikan ajaran Islam 
tentang distribusi kekayaan, zakat, dan keadilan 
sosial untuk mengatasi ketimpangan tersebut. 

4) Tantangan Multikulturalisme dan Pluralisme: 
Masyarakat modern seringkali menjadi 
multikultural dan pluralis, dengan beragam 
keyakinan dan nilai yang berbeda-beda. 
Tantangannya adalah bagaimana mempromosikan 
dialog antaragama, toleransi, dan kerukunan dalam 
kerangka ajaran Islam yang menghormati 
keberagaman dan menghargai perbedaan. 

5) Pendidikan dan Pembelajaran: Masyarakat modern 
membutuhkan pendidikan yang holistik dan 
komprehensif yang mencakup nilai-nilai moral dan 
spiritual, bukan hanya pengetahuan teknis dan 
akademis. Tantangannya adalah memperkuat peran 
pendidikan Islam dalam membentuk karakter dan 
moralitas generasi muda untuk menghadapi 
tantangan-tantangan zaman. 

6) Tantangan Kebijakan Publik: Implementasi ajaran 
Islam tentang peran manusia dalam masyarakat 
modern juga membutuhkan dukungan kebijakan 
publik yang mempromosikan keadilan, 
kesejahteraan sosial, dan perlindungan hak asasi 
manusia. Tantangannya adalah memastikan adanya 



 Mega Fitri1, Riskan Junaidi2, Amrullah3, Fakhruddin4  
Indonesian Journal of Multidisciplinary on Social and Technology Vol. 2 No. 3, 2024  

DOI: https://doi.org/10.31004/ijmst.v2i3.310 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

22 
 
 

kebijakan yang sesuai dengan nilai-nilai Islam dan 
memberikan perlindungan kepada semua warga 
masyarakat tanpa diskriminasi. 

Dalam menghadapi tantangan ini, penting untuk 
memahami ajaran Islam secara holistik, beradaptasi 
dengan konteks zaman, dan berkolaborasi dengan 
berbagai pihak untuk menciptakan masyarakat yang 
lebih baik sesuai dengan prinsip-prinsip Islam 

4.  Kesimpulan 

Kajian tentang peran manusia dalam perspektif Al-
Qur'an dan Hadis memberikan pemahaman mendalam 
tentang tujuan penciptaan manusia, yaitu untuk 
beribadah kepada Allah SWT. Al-Qur'an dan Hadis 
memberikan pedoman yang jelas tentang bagaimana 
manusia seharusnya menjalani kehidupan mereka 
dalam masyarakat, baik dalam konteks historis maupun 
kontemporer. Pemahaman ini kemudian dapat 
diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari, 
terutama di era modern yang ditandai dengan kemajuan 
teknologi dan globalisasi. 

Dalam kehidupan kontemporer, manusia dihadapkan 
pada berbagai tantangan dan dinamika yang kompleks. 
Namun, ajaran Islam menawarkan solusi dan strategi 
yang relevan untuk mengatasi hambatan-hambatan 
tersebut dan memperkuat penerapan nilai-nilai Islam 
dalam kehidupan sehari-hari. Melalui pendidikan, 
kesadaran, penguatan keluarga, pengembangan 
keterampilan sosial, pemanfaatan teknologi dengan 
bijaksana, pengembangan kebijakan publik, 
keterlibatan masyarakat, pengembangan kajian dan 
literatur Islam, serta kerjasama antarumat beragama, 
nilai-nilai Islam dapat diterapkan secara efektif dalam 
masyarakat modern. 

Reference 

Ahmad, S. F. (2008). Lima Tantangan Abadi 
Terhadap Agama dan Jawaban Islam 
Terhadapnya, diterjemahkan dari God, 
Islam, Ethics, and the Skeptic Mind: A Study 
on Faith, Religios Diversity, Ethics, and The 
Problem of Evil. Bandung: Mizan Pustaka. 

Assegaf, Abd Rahman. (2011). Filsafat Pendidikan 
Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

Atik Mardiati, Nurwadjah Ahmad, Andewi Suhartini. 
(2021). Konsep Peran dan Tanggung Jawab 
Manusia dalam Kehidupan di Dunia dan 
Implikasinya terhadap Pendidikan Islam. 
Jurnal NARATAS Vol. 01; No. 01; 2021, 21. 

Bachtiar Effendi. (n.d.). 

Effendi, B. (n.d.). 

Kurniawati, E. &. (2018). Manusia Menurut Konsep 
AlQur`an dan Sains. JNSI: Journal of 
Natural Science and Integration, 78-94. 

Muhamad Ali dan Didik Himmawan. (2019). 
PERAN HADITS SEBAGAI SUMBER 
AJARAN AGAMA, DALIL-DALIL 
KEHUJJAHAN HADITS DAN FUNGSI 
HADITS TERHADAP ALQURAN. 
Risâlah, Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, 
3. 

Ramayulis dan Samsul Nizar. (2011). Filsafat 
Pendidikan Islam: Telaah Sistem 
Pendidikan Islam dan Pemikiran Para 
Tokohnya. Jakarta. 

Rozali, H. (2019, h.2). Ilmu Hadis. Medan: Ikatan 
Alumni Universitas. 

Shihab, M. Q. (1994). Membumikan AlQuran. 
Bandung: Mizan: 1994. 

Yusuf al-Qardhawi. (n.d.). Islam dan Globalisasi 
Dunia. Jakarta: Pustaka. 

 
 

Ali, S. (2023). The impact of Equity and Justice on the 
integration of the Islamic community. Islamic 
Sciences Journal, 13(4), 99–118. 
https://doi.org/10.25130/jis.22.13.4.3.5 

Azisi, A. M., Ilmiyah, D. F., Ningrum, V. A., 
Salamullah, M. A., & Majid, A. (2023). 
MISUNDERSTANDING OF THE QUR’AN 
VERSES AMAR MA’RUF NAHI MUNKAR 
BY EXTREME MUSLIM IN INDONESIA. 
TAJDID: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 22(1), 245–
270. https://doi.org/10.30631/tjd.v22i1.342 

Rastgar, A. A., Davoudi, S. M. M., Surahman, H. S., & 
Al-Salami, A. A. A. (2023). Following Islamic 
teachings in the governance of Islamic society 
with an emphasis on transparency. HTS 
Teologiese Studies / Theological Studies, 79(1). 
https://doi.org/10.4102/hts.v79i1.8032 

Sarjan, M., Siradjuddin, S., & Sabbar Dahham, S. D. 
(2023). Prinsip Dasar Mekanisme Pasar Dalam 
Islam. Pepatudzu : Media Pendidikan Dan Sosial 
Kemasyarakatan, 19(1), 78. 
https://doi.org/10.35329/fkip.v19i1.4073 

Shofiyah, N., Sumedi, S., Hidayat, T., & Istianah, I. 
(2023). Tujuan Penciptaan Manusia Dalam 
Kajian Al-Quran. ZAD Al-Mufassirin, 5(1), 1–17. 
https://doi.org/10.55759/zam.v5i1.54 

Sholichah, A. S. (2018). TEORI-TEORI 
PENDIDIKAN DALAM AL-QUR’AN. Edukasi 



 Mega Fitri1, Riskan Junaidi2, Amrullah3, Fakhruddin4  
Indonesian Journal of Multidisciplinary on Social and Technology Vol. 2 No. 3, 2024  

DOI: https://doi.org/10.31004/ijmst.v2i3.310 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

23 
 
 

Islami : Jurnal Pendidikan Islam, 7(01), 23. 
https://doi.org/10.30868/ei.v7i01.209 

Zubairi, Z. (2023). POLA KEPRIBADIAN MANUSIA 

PERSPEKTIF AL-QUR’AN. JIQTA: Jurnal 
Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 2(1), 50–65. 
https://doi.org/10.36769/jiqta.v2i1.340 

 


