Department of Digital Business

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS)
Homepage: https://journal.ilmudata.co.id/index.php/RIGGS

Vol. 4 No. 4 (2026) pp: 15285-15297

UNIVERSITAS

PARLAWAN P-ISSN: 2963-9298, e-ISSN: 2963-914X

Pertanggungjawaban Setiap Orang kepada Allah Swt (Analisis Tematik
dan Kritis terhadap Riwayat Al-Bukhari, Muslim, Abu Dawud, dan Al-
Tirmidzi)

Istikhori, Dede Suhendar, Eni Nurainillah, Irawati, Hoerul Anwar, Shella Chairani Hasibuan

Institut Madani Nusana, Indonesia
istikhorihoki2480@gmail.com, dede.suhendar4782@gmail.com

Abstrak

Kesadaran akan pertanggungjawaban manusia kepada Allah SWT merupakan salah satu fondasi utama dalam ajaran Islam
yang berfungsi sebagai landasan moral dan spiritual dalam kehidupan. Dalam konteks kehidupan modern yang ditandai oleh
berbagai krisis etika, degradasi moral, dan melemahnya rasa tanggung jawab sosial, pemahaman terhadap konsep hisab
menjadi semakin relevan. Hadis-hadis Nabi Muhammad SAW banyak menegaskan bahwa setiap individu adalah pemimpin
dan akan dimintai pertanggungjawaban atas apa yang dipimpinnya. Oleh karena itu, kajian mendalam terhadap hadis-hadis
tentang pertanggungjawaban menjadi penting untuk memperkuat kesadaran etis dan spiritual umat Islam.Penelitian ini
bertujuan untuk mengkaji dan memahami konsep pertanggungjawaban manusia kepada Allah SWT sebagaimana termuat
dalam hadis-hadis yang diriwayatkan oleh Imam al-Bukhari, Muslim, Abu Dawud, dan al-Tirmidzi. Metode yang digunakan
adalah studi kepustakaan (library research) dengan pendekatan tematik (maudhu’i), yaitu dengan mengumpulkan hadis-hadis
yang berkaitan dengan tema pertanggungjawaban, kemudian mengklasifikasikan dan menganalisisnya secara sistematis.
Analisis dilakukan terhadap kandungan makna, konteks, serta relevansi pesan hadis dalam kehidupan kontemporer, disertai
telaah sanad dan matan untuk memastikan kesahihan dan konsistensinya.Hasil penelitian menunjukkan bahwa hadis-hadis
tersebut secara konsisten menegaskan prinsip keadilan ilahi, tanggung jawab individual, dan pentingnya amanah dalam setiap
aspek kehidupan. Konsep ini memiliki implikasi moral dan etis yang kuat dalam membentuk karakter dan kesadaran spiritual
umat Islam di era modern.

Kata kunci: Pertanggungjawaban, Hadis, Analisis Tematik, Kritik Hadis, Al-Bukhari, Muslim, Abu Dawud, Al-Tirmidzi.
1. Latar Belakang

Hadis Nabi SAW memiliki peran sentral dalam membentuk paradigma pendidikan Islam. la bukan sekadar sumber
hukum, tetapi juga pedoman etis dan spiritual dalam membina manusia agar memiliki keseimbangan antara ilmu,
iman, dan amal. Salah satu hadis yang mengandung nilai pendidikan yang sangat mendalam adalah hadis Abdullah
bin Umar r.a. tentang tanggung jawab dan kepemimpinan.

Hadis tersebut menyatakan bahwa setiap individu adalah pemimpin dan akan dimintai pertanggungjawaban atas
kepemimpinannya. Konsep ini bukan hanya relevan dalam konteks pemerintahan, tetapi juga dalam seluruh aspek
kehidupan, termasuk pendidikan. Guru adalah pemimpin bagi muridnya, orang tua pemimpin bagi anak-anaknya,
dan setiap individu adalah pemimpin bagi dirinya sendiri.

Dalam konteks pendidikan modern, krisis moral dan integritas sering kali muncul akibat lemahnya kesadaran
tanggung jawab dan amanah. Hadis ini menjadi relevan untuk dihadirkan kembali sebagai dasar konseptual
pendidikan karakter Islam. Melalui pendekatan tafsir tematik (tafsir maudhu‘i), penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis makna hadis tersebut secara mendalam, baik dari aspek sanad, matan, maupun relevansinya terhadap
dunia pendidikan kontemporer.

Pertanggungjawaban dalam Islam merupakan prinsip fundamental yang menegaskan bahwa setiap manusia akan
dimintai hisab atas seluruh perbuatan yang dilakukannya selama hidup di dunia. Konsep ini berakar pada ajaran
tauhid yang menempatkan Allah SWT sebagai Zat Yang Maha Mengetahui dan Maha Mengadili seluruh amal

Pertanggungjawaban Setiap Orang kepada Allah Swt (Analisis Tematik dan Kritis terhadap Riwayat Al-Bukhari,
Muslim, Abu Dawud, dan Al-Tirmidzi)

15285



https://journal.ilmudata.co.id/index.php/RIGGS
mailto:istikhorihoki2480@gmail.com
mailto:dede.suhendar4782@gmail.com

Istikhori, Dede Suhendar, Eni Nurainillah, Irawati, Hoerul Anwar, Shella Chairani Hasibuan
Jurnal Kecerdasan Buatan dan Bisnis Digital (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

manusia, baik yang bersifat lahir maupun batin. Prinsip pertanggungjawaban ini menegaskan bahwa kehidupan
dunia bukanlah tujuan akhir, melainkan fase ujian menuju kehidupan akhirat.

Islam memandang manusia sebagai makhluk bermoral yang dianugerahi akal, kehendak, dan kebebasan terbatas,
sehingga setiap tindakan yang dilakukan memiliki konsekuensi etis dan teologis. Oleh karena itu,
pertanggungjawaban tidak hanya terkait dengan pelanggaran hukum syariat, tetapi juga mencakup tanggung jawab
spiritual, sosial, dan moral yang akan dipertanyakan di hadapan Allah SWT pada hari kiamat.

Dalam perspektif Islam, manusia diposisikan sebagai ‘abdullah (hamba Allah) dan khalifatullah fi al-ardh
(pemimpin di bumi). Sebagai hamba, manusia terikat kewajiban untuk menaati seluruh perintah dan menjauhi
larangan Allah SWT. Sementara sebagai khalifah, manusia memiliki tanggung jawab untuk mengelola kehidupan
sesuai dengan nilai-nilai ilahi. Kedua peran ini melahirkan konsekuensi pertanggungjawaban yang bersifat
menyeluruh.

Al-Qur’an dan hadis Nabi SAW menegaskan bahwa tidak ada satu pun manusia yang terbebas dari
pertanggungjawaban. Setiap individu, tanpa memandang status sosial, jabatan, atau kedudukan, akan dimintai
pertanggungjawaban sesuai dengan peran dan amanah yang diembannya. Dengan demikian, pertanggungjawaban
bersifat personal dan tidak dapat dialihkan kepada orang lain.

Konsep pertanggungjawaban dalam Islam sangat erat kaitannya dengan amanah. Amanah merupakan beban moral
dan spiritual yang dititipkan Allah SWT kepada manusia, baik dalam bentuk kewajiban ibadah, tanggung jawab
sosial, maupun kepemimpinan. Amanah menuntut pelaksanaan tugas secara jujur, adil, dan bertanggung jawab,
karena setiap amanah akan dimintai pertanggungjawabannya kelak.

Hadis Nabi SAW banyak menegaskan bahwa amanah adalah inti dari tanggung jawab manusia. Setiap individu
adalah pemimpin atas dirinya sendiri dan akan dimintai pertanggungjawaban atas kepemimpinannya. Konsep ini
menunjukkan bahwa pertanggungjawaban tidak terbatas pada pemimpin formal, tetapi mencakup seluruh manusia
sesuai kapasitas dan perannya masing-masing.

Islam menegaskan bahwa seluruh amal perbuatan manusia akan dicatat dan dihisab secara adil oleh Allah SWT.
Amal baik maupun amal buruk, sekecil apa pun, tidak akan luput dari perhitungan. Prinsip ini menanamkan
kesadaran moral bahwa setiap tindakan manusia memiliki nilai dan konsekuensi di sisi Allah SWT.

Hadis-hadis Nabi SAW menjelaskan bahwa pertanggungjawaban amal tidak hanya mencakup perbuatan lahiriah,
tetapi juga niat yang melatarbelakanginya. Niat menjadi tolok ukur utama dalam penilaian amal, sehingga
seseorang tidak hanya dimintai pertanggungjawaban atas apa yang dilakukan, tetapi juga atas motivasi dan tujuan
perbuatannya.

Hisab merupakan proses perhitungan amal perbuatan manusia di akhirat sebagai manifestasi nyata dari
pertanggungjawaban. Dalam Islam, hisab dipahami sebagai proses keadilan ilahi yang sempurna, di mana tidak
ada satu pun amal yang terabaikan. Hisab menegaskan bahwa Allah SWT Maha Adil dan tidak menzalimi hamba-
Nya sedikit pun.

Balasan atas pertanggungjawaban manusia diwujudkan dalam bentuk pahala dan siksa. Pahala diberikan kepada
mereka yang melaksanakan amanah dan kewajiban dengan baik, sedangkan siksa diberikan kepada mereka yang
mengabaikan tanggung jawabnya. Konsep balasan ini berfungsi sebagai penguat etika dan motivasi spiritual dalam
kehidupan manusia.

Hadis Nabi SAW merupakan sumber utama dalam menjelaskan konsep pertanggungjawaban secara praktis dan
aplikatif. Melalui hadis, konsep pertanggungjawaban tidak hanya dipahami secara normatif, tetapi juga dalam
konteks kehidupan nyata umat Islam. Hadis-hadis tentang kepemimpinan, amanah, dan hisab memberikan
gambaran konkret tentang tanggung jawab manusia di hadapan Allah SWT.

Kitab-kitab hadis mu‘tabarah seperti Sahth al-Bukhari, Sahth Muslim, Sunan Abi Dawid, dan Sunan al-Tirmizi
memuat banyak riwayat yang membahas tema pertanggungjawaban dari berbagai sudut pandang. Oleh karena itu,
hadis menjadi landasan konseptual utama dalam penelitian ini untuk membangun pemahaman yang komprehensif
dan autentik.

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.6155
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

15286



Istikhori, Dede Suhendar, Eni Nurainillah, Irawati, Hoerul Anwar, Shella Chairani Hasibuan
Jurnal Kecerdasan Buatan dan Bisnis Digital (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

Berdasarkan uraian di atas, landasan konseptual penelitian ini dibangun atas pemahaman bahwa
pertanggungjawaban manusia kepada Allah SWT mencakup dimensi teologis, moral, dan sosial. Hadis Nabi SAW
diposisikan sebagai sumber utama untuk mengkaji konsep tersebut secara tematik dan kritis, sehingga diperoleh
pemahaman yang utuh dan seimbang.

Kerangka konseptual ini menjadi dasar dalam menganalisis hadis-hadis tentang pertanggungjawaban manusia,
dengan menekankan keterkaitan antara amanah, amal perbuatan, hisab, dan balasan. Dengan demikian, penelitian
ini diharapkan mampu memberikan kontribusi akademik dalam pengembangan studi hadis dan pemikiran Islam
kontemporer.

2. Metode Penelitian
1. Jenis dan Pendekatan Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library research). Penelitian
kualitatif digunakan karena objek kajian berupa teks-teks keagamaan, khususnya hadis Nabi SAW, yang dianalisis
untuk memahami makna, konsep, serta pesan normatif-teologis yang terkandung di dalamnya, bukan untuk
menguji hipotesis kuantitatif.

Pendekatan studi kepustakaan digunakan karena seluruh data penelitian diperoleh dari sumber-sumber tertulis,
seperti kitab hadis, kitab syarah, buku metodologi, dan karya ilmiah lainnya. Penelitian ini tidak melibatkan
observasi lapangan, melainkan berfokus pada penelusuran, pengkajian, dan analisis literatur yang relevan dengan
tema pertanggungjawaban manusia kepada Allah SWT.

2. Pendekatan Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan tematik (maudhu‘i) dalam studi hadis. Pendekatan tematik adalah metode
pengkajian hadis dengan cara menghimpun seluruh hadis yang berkaitan dengan satu tema tertentu, kemudian
dianalisis secara menyeluruh untuk memperoleh pemahaman yang komprehensif dan sistematis. Dalam penelitian
ini, tema yang dikaji adalah pertanggungjawaban setiap orang kepada Allah SWT.

Selain pendekatan tematik, penelitian ini juga menggunakan pendekatan kritis hadis, yang bertujuan untuk menilai
kualitas dan validitas hadis yang menjadi objek kajian. Pendekatan Kritis ini penting agar pemahaman terhadap
hadis tidak bersifat tekstual semata, tetapi didasarkan pada kaidah ilmiah yang telah dirumuskan oleh para ulama
hadis.

3. Kritik Sanad dan Kritik Matan

Kritik sanad digunakan untuk menilai keabsahan rangkaian periwayatan hadis. Kritik ini mencakup pemeriksaan
kesinambungan sanad (ittishal al-sanad), keadilan dan kedhabitan perawi, serta penilaian ulama jarh wa ta‘dil
terhadap para perawi hadis. Melalui kritik sanad, dapat dipastikan bahwa hadis yang dikaji memiliki dasar
periwayatan yang dapat dipertanggungjawabkan.

Adapun kritik matan digunakan untuk mengkaji isi hadis dengan memperhatikan kesesuaiannya dengan Al-
Qur’an, hadis sahih lainnya, prinsip-prinsip dasar syariat Islam, serta rasionalitas yang sehat. Kritik matan
bertujuan untuk memastikan bahwa pemahaman terhadap hadis tentang pertanggungjawaban manusia tidak
bertentangan dengan nilai-nilai pokok ajaran Islam.

4. Sumber Data Penelitian

Sumber data primer dalam penelitian ini adalah kitab-kitab hadis mu‘tabarah, yaitu Sahih al-Bukhari, Sahih
Muslim, Sunan Abi Dawid, dan Sunan al-Tirmizi. Kitab-kitab ini dipilih karena memiliki otoritas tinggi dalam
tradisi keilmuan Islam dan memuat banyak hadis yang berkaitan dengan tema pertanggungjawaban manusia.

Sumber data sekunder dalam penelitian ini meliputi kitab-kitab syarah hadis, buku metodologi penelitian hadis,
buku akidah dan akhlak, serta artikel jurnal ilmiah yang relevan. Sumber-sumber ini digunakan untuk memperkuat
analisis dan memberikan konteks ilmiah terhadap hadis-hadis yang dikaji.

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.6155
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

15287



Istikhori, Dede Suhendar, Eni Nurainillah, Irawati, Hoerul Anwar, Shella Chairani Hasibuan
Jurnal Kecerdasan Buatan dan Bisnis Digital (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

5. Teknik Pengumpulan Data

Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini adalah dokumentasi, yaitu dengan cara menelusuri,
mengumpulkan, dan mencatat hadis-hadis yang berkaitan dengan tema pertanggungjawaban manusia kepada
Allah SWT dari berbagai kitab hadis dan literatur pendukung. Teknik ini memungkinkan peneliti memperoleh data
yang akurat dan sistematis.

Hadis-hadis yang telah dikumpulkan kemudian diklasifikasikan berdasarkan subtema tertentu, seperti tanggung
jawab individu, amanah, kepemimpinan, amal perbuatan, dan hisab. Klasifikasi ini bertujuan untuk memudahkan
proses analisis tematik dan menjaga keteraturan data penelitian.

6. Teknik Analisis Data

Analisis data dilakukan dengan metode analisis isi (content analysis), yaitu teknik analisis yang digunakan untuk
mengungkap makna, pesan, dan konsep yang terkandung dalam teks. Melalui analisis isi, hadis-hadis tentang
pertanggungjawaban manusia dikaji secara mendalam untuk menemukan pola dan hubungan antarkonsep.

Proses analisis data dilakukan melalui beberapa tahapan, yaitu reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan. Tahapan ini digunakan untuk memastikan bahwa analisis dilakukan secara sistematis, objektif, dan
dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

7. Sifat Penelitian

Penelitian ini bersifat deskriptif-analitis, yaitu penelitian yang bertujuan untuk mendeskripsikan konsep
pertanggungjawaban manusia berdasarkan hadis Nabi SAW, kemudian menganalisisnya secara kritis dan
mendalam. Sifat penelitian ini memungkinkan peneliti untuk menjelaskan konsep secara utuh dan kontekstual.

3. Hasil dan Diskusi

A. Teks dan Konteks Hadis Ibnu ‘Umar tentang Pertanggungjawaban Manusia

Hadis Ibnu ‘Umar r.a. yang paling masyhur dalam menjelaskan konsep pertanggungjawaban manusia adalah hadis
tentang kepemimpinan dan amanah, yang diriwayatkan oleh al-Bukhari dan Muslim. Hadis ini menjadi dasar
utama dalam pembahasan tanggung jawab individual dan sosial dalam Islam, karena menegaskan bahwa setiap
manusia, dalam posisi apa pun, memiliki amanah yang akan dimintai pertanggungjawaban oleh Allah SWT.

a. Teks Hadis (Matan Hadis)

Teks hadis Ibnu ‘Umar r.a. tersebut berbunyi:

i i ae a5 e 5 Ge U0 s albl ap 5 JATN5 e 5 Ge Ul shs g1 Ayl e (e Usklas K5 e 15 KK
e ) o Al (85655

“Setiap kalian adalah pemimpin dan setiap kalian akan dimintai pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya.
Seorang imam adalah pemimpin dan ia bertanggung jawab atas rakyatnya; seorang laki-laki adalah pemimpin
dalam keluarganya dan ia bertanggung jawab atas yang dipimpinnya; seorang perempuan adalah pemimpin di
rumah suaminya dan ia bertanggung jawab atas yang dipimpinnya.”

Hadis ini menunjukkan secara eksplisit bahwa konsep pertanggungjawaban dalam Islam bersifat universal,
mencakup seluruh manusia tanpa pengecualian, serta berkaitan langsung dengan amanah yang melekat pada peran
sosial masing-masing individu.

b. Takhrij Sanad Hadist/Analisis Sanad Hadist

a) Riwayat Imam Bukhori (As-Silsilah Az-Zahabiyya/Rantai Emas)

. Rasulullah SAW

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.6155
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

15288



Istikhori, Dede Suhendar, Eni Nurainillah, Irawati, Hoerul Anwar, Shella Chairani Hasibuan
Jurnal Kecerdasan Buatan dan Bisnis Digital (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

Abdullah Bin Umar Bin Khaththab r.a.
Nafi Mawla Inb Umar

Malik Bin Anas

Abdullah Bin Yusuf al-Tanisi

Bukhari (no. 2546, Kitab Wasiat)

Riwayat Imam Muslim (Shahih li dzatihi)

Rasulullah SAW

Abdullah Bin Umar Bin Khaththab r.a.

Nafi Mawla Ibn Umar

Malik Bin Anas

Yahya Bin Yahya al-Tamimi/Quthaibah Bin Sa’id/Ismail Bin Ja’far
Muslim (no. 4496, Kitab Al-Imara)

Riwayat Imam Abu Dawud

Rasulullah SAW

Abdullah Bin Umar Bin Khaththab r.a.

Nafi Mawla Ibn Umar

Ubaidullah Bin Umar

Musaddad Yahya Bin Sa’id al-Qattan

Abu Dawud (no. 2539, Kitab Pajak Kepemimpinan dan Fai)

Riwayat Imam al-Tirmidzi

Rasulullah SAW

Abdullah Bin Umar Bin Khaththab r.a.
Nafi Mawla Ibn Umar

Malik Bin Anas

Qutaibah Bin Sa’id

al-Tirmidzi

c¢. Rantai Sanad

Rasulullah SAW

" Abdullah bin Umar

¥
“ Nafi* Mawlia Ibn Umar ‘

[ Malik Bin Anas

Yahya Bin Yahya al- Tamimi ' :
—* Quthaibah Bin Sa'id t >+ Imam Muslim ]
Ismail Bin Ja'far ‘

'IL Abdullah bin Yusuf al- Tanisi

+[ Tmam al-Bukhori |

. Quthaibah Bin Sa'id | .| Imam al-Tirmidzi |

—_— 1

| Ubaidullah Bin Umar | [Musaddad Yahya Bin

| b
Sa'id al-Qattan [ Imam Abu Dawud

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.6155
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

15289



Istikhori, Dede Suhendar, Eni Nurainillah, Irawati, Hoerul Anwar, Shella Chairani Hasibuan
Jurnal Kecerdasan Buatan dan Bisnis Digital (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

d. Status dan Kedudukan Hadis

Hadis Ibnu ‘Umar ini diriwayatkan oleh al-Bukhari dan Muslim, sehingga berstatus muttafaq ‘alaih, yaitu hadis
yang disepakati kesahihannya oleh dua imam hadis terbesar. Kedudukan hadis ini sangat kuat dalam tradisi
keilmuan Islam dan sering dijadikan dasar normatif dalam pembahasan etika kepemimpinan dan tanggung jawab
sosial.

Para ulama hadis menilai sanad hadis ini bersambung (ittishal al-sanad) dan para perawinya memiliki kredibilitas
tinggi. Oleh karena itu, hadis ini dapat dijadikan hujah utama dalam menjelaskan konsep pertanggungjawaban
manusia kepada Allah SWT.

e. Konteks Historis (Asbab al-Wuriid)

Secara historis, hadis ini disampaikan Nabi Muhammad SAW dalam rangka pendidikan moral dan sosial kepada
umat Islam. Rasulullah SAW ingin menanamkan kesadaran bahwa kepemimpinan bukanlah semata-mata
kekuasaan atau kehormatan, melainkan amanah yang kelak akan dipertanyakan di hadapan Allah SWT.

Konteks masyarakat Madinah saat itu menunjukkan adanya struktur sosial yang beragam, mulai dari pemimpin
politik, kepala keluarga, hingga pengelola rumah tangga. Melalui hadis ini, Nabi SAW menegaskan bahwa seluruh
struktur tersebut berada dalam lingkup pertanggungjawaban moral dan spiritual.

f. Konteks Makna (Kontekstualisasi Hadis)

Dalam konteks makna, istilah ra‘in (pemimpin/penggembala) dalam hadis ini tidak terbatas pada pemimpin
formal, tetapi mencakup setiap individu yang memiliki tanggung jawab terhadap orang lain atau terhadap suatu
amanah. Hal ini menunjukkan bahwa pertanggungjawaban dalam Islam bersifat inklusif dan proporsional, sesuai
dengan kapasitas masing-masing.

Pertanggungjawaban yang dimaksud dalam hadis ini tidak hanya bersifat duniawi, tetapi juga ukhrawi. Setiap
bentuk pengabaian amanah akan berimplikasi pada hisab di akhirat, sehingga hadis ini berfungsi sebagai pengingat
etis dan spiritual bagi setiap Muslim.

g. Dimensi Teologis Hadis

Dari sisi teologis, hadis Ibnu ‘Umar ini menegaskan prinsip bahwa Allah SWT adalah Zat Yang Maha Mengawasi
dan Maha Mengadili. Manusia tidak hanya bertanggung jawab kepada sesama manusia, tetapi juga kepada Allah
SWT sebagai pemberi amanah. Dengan demikian, pertanggungjawaban manusia memiliki dimensi tauhid yang
sangat kuat.

Konsep ini memperkuat keyakinan bahwa seluruh aktivitas manusia berada dalam pengawasan ilahi, sehingga
setiap peran sosial harus dijalankan dengan penuh kesadaran moral dan spiritual. Hadis ini juga menegaskan
keterkaitan erat antara iman dan tanggung jawab sosial.

h. Implikasi Etis dan Sosial

Hadis Ibnu ‘Umar ini memiliki implikasi etis yang luas, khususnya dalam pembentukan karakter individu dan
masyarakat. Kesadaran akan pertanggungjawaban mendorong manusia untuk bersikap adil, amanah, dan
profesional dalam menjalankan perannya, baik sebagai pemimpin maupun sebagai individu biasa.

B. Kualitas Sanad dan Matan Hadis Ibnu ‘Umar menurut Ulama Hadis Klasik

Hadis Ibnu ‘Umar r.a. tentang pertanggungjawaban manusia yang berbunyi “kullukum ra‘in wa kullukum
mas’tlun ‘an ra‘iyyatihi” merupakan salah satu hadis pokok dalam kajian etika dan tanggung jawab sosial dalam
Islam. Hadis ini mendapat perhatian besar dari para ulama hadis klasik karena kandungannya yang fundamental
serta kedudukannya yang tinggi dalam hierarki hadis sahih.

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.6155
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

15290



Istikhori, Dede Suhendar, Eni Nurainillah, Irawati, Hoerul Anwar, Shella Chairani Hasibuan
Jurnal Kecerdasan Buatan dan Bisnis Digital (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

a. Kualitas Sanad Hadis

Dari sisi sanad, hadis ini diriwayatkan oleh al-Bukhari dan Muslim, sehingga tergolong hadis muttafaq ‘alaih,
yaitu hadis yang disepakati kesahihannya oleh dua imam hadis paling otoritatif. Menurut kaidah ilmu hadis, hadis
muttafaq ‘alaih menempati derajat tertinggi setelah Al-Qur’an dalam hal validitas periwayatan.

Sanad hadis ini bersambung (ittishal al-sanad) dari Nabi Muhammad SAW melalui jalur periwayatan yang jelas
dan dikenal dalam literatur hadis. Para perawinya, termasuk ‘Abdullah bin ‘Umar r.a., dikenal sebagai perawi yang
adil, kuat hafalannya, dan memiliki integritas moral yang tinggi. Tidak ditemukan adanya perawi majhtl, matrtk,
atau dha‘tf dalam rangkaian sanad hadis ini.

Ibn al-Salah dalam ‘Ulim al-Hadith menegaskan bahwa hadis yang diriwayatkan oleh al-Bukhari dan Muslim
telah melewati proses seleksi sanad yang sangat ketat, baik dari aspek keadilan perawi maupun ketelitian dalam
periwayatan. Oleh karena itu, sanad hadis Ibnu ‘Umar ini dinilai sahth li-dzatih, tanpa adanya cacat (‘illah) atau
kejanggalan (syudziiz).

b. Penilaian Ulama Jarh wa Ta‘dil

Para ulama jarh wa ta‘dil klasik seperti Yahya bin Ma‘in, al-‘Ijli, dan Ibn Hibban menilai para perawi hadis ini
sebagai tsigah dan hafiz. ‘Abdullah bin ‘Umar r.a. secara khusus dipandang sebagai sahabat yang sangat berhati-
hati dalam meriwayatkan hadis dan dikenal kuat dalam menjaga lafaz hadis Nabi SAW.

Ibn Hajar al-‘Asqalani dalam Tahzib al-Tahzib dan Fath al-BarT menegaskan bahwa seluruh perawi dalam sanad
hadis ini memenuhi syarat keadilan (‘adalah) dan kedhabitan (dabt), sehingga tidak terdapat alasan ilmiah untuk
meragukan keabsahan sanadnya.

c. Kualitas Matan Hadis

Dari sisi matan, hadis Ibnu ‘Umar ini dinilai sahih dan selamat dari syudzuz, karena kandungannya tidak
bertentangan dengan Al-Qur’an, hadis sahih lainnya, maupun prinsip-prinsip dasar ajaran Islam. Sebaliknya,
makna hadis ini justru sejalan dengan banyak ayat Al-Qur’an yang menegaskan konsep hisab dan
pertanggungjawaban manusia atas amal perbuatannya.

Al-Nawawi dalam Syarh Sahth Muslim menjelaskan bahwa makna hadis ini bersifat umum dan mencakup seluruh
manusia sesuai dengan peran dan tanggung jawabnya masing-masing. Tidak terdapat unsur kontradiktif,
berlebihan, atau irasional dalam matan hadis, sehingga ia memenuhi kriteria hadis sahih dari aspek substansi.

d. Konsistensi Matan dengan Hadis-Hadis Lain

Ulama hadis klasik juga menilai kualitas matan hadis ini sangat kuat karena didukung oleh banyak hadis lain yang
semakna (mutabi‘ dan syahid). Hadis tentang pertanggungjawaban amal, amanah, dan hisab diriwayatkan oleh
banyak sahabat dengan redaksi yang berbeda tetapi makna yang sejalan. Hal ini semakin menguatkan validitas
matan hadis Ibnu ‘Umar.

Menurut al-Suyti, kesesuaian makna hadis dengan prinsip-prinsip umum syariat merupakan indikator kuat bahwa
hadis tersebut terjaga dari cacat matan. Oleh karena itu, hadis Ibnu ‘Umar ini tidak hanya sahih secara sanad, tetapi
juga kokoh secara makna dan argumentasi.

e. Kesimpulan Penilaian Ulama Hadis Klasik
Berdasarkan penilaian ulama hadis klasik, hadis Ibnu ‘Umar tentang pertanggungjawaban manusia memiliki

kualitas sahth secara sanad dan matan. Hadis ini memenuhi seluruh kriteria kesahihan, mulai dari kesinambungan
sanad, kredibilitas perawi, hingga keselarasan makna dengan Al-Qur’an dan hadis-hadis sahih lainnya.

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.6155
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

15291



Istikhori, Dede Suhendar, Eni Nurainillah, Irawati, Hoerul Anwar, Shella Chairani Hasibuan
Jurnal Kecerdasan Buatan dan Bisnis Digital (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

C. Nilai-Nilai Pendidikan dalam Hadis Ibnu ‘Umar tentang Pertanggungjawaban Manusia
a. Nilai Tanggung Jawab (Responsibility)

Hadis Ibnu ‘Umar secara tegas menanamkan nilai tanggung jawab sebagai fondasi utama pendidikan Islam.
Pernyataan Nabi SAW bahwa setiap manusia adalah pemimpin dan akan dimintai pertanggungjawaban
menunjukkan bahwa setiap individu memiliki kewajiban moral dan spiritual atas peran yang diembannya. Nilai
ini mendidik peserta didik agar menyadari konsekuensi dari setiap tindakan dan tidak bersikap lepas tanggung
jawab dalam kehidupan pribadi maupun sosial.

b. Nilai Amanah dan Integritas

Nilai pendidikan penting lainnya yang terkandung dalam hadis ini adalah amanah. Kepemimpinan dalam hadis
dipahami sebagai amanah yang harus dijaga dengan jujur dan penuh integritas. Dalam konteks pendidikan, nilai
amanah membentuk karakter peserta didik agar dapat dipercaya, konsisten antara ucapan dan perbuatan, serta
memiliki integritas moral dalam menjalankan tugas dan kewajiban.

c. Nilai Kepemimpinan Edukatif

Hadis ini mengajarkan bahwa kepemimpinan bukanlah dominasi, melainkan pelayanan dan pembinaan. Setiap
individu, baik pemimpin negara, kepala keluarga, maupun anggota masyarakat, memiliki peran kepemimpinan
sesuai kapasitasnya. Nilai ini sangat relevan dalam pendidikan, karena mendorong lahirnya pribadi yang mampu
memimpin diri sendiri dan orang lain secara bijaksana dan bertanggung jawab.

d. Nilai Keadilan dan Keseimbangan Peran

Nilai pendidikan keadilan tercermin dalam pembagian peran yang proporsional dalam hadis ini. Nabi SAW
menyebutkan berbagai peran sosial—pemimpin, laki-laki dalam keluarga, dan perempuan dalam rumah tangga—
yang semuanya memiliki tanggung jawab masing-masing. Hal ini mendidik manusia untuk bersikap adil,
menghargai peran orang lain, dan menunaikan kewajiban sesuai posisi yang diamanahkan kepadanya.

e. Nilai Kesadaran Spiritual dan Akhirat

Hadis Ibnu ‘Umar menanamkan kesadaran bahwa pertanggungjawaban tidak berhenti di dunia, tetapi akan
berlanjut di hadapan Allah SWT. Nilai ini membentuk orientasi pendidikan Islam yang tidak hanya berfokus pada
keberhasilan duniawi, tetapi juga pada kesadaran akhirat. Peserta didik diarahkan untuk selalu merasa diawasi oleh
Allah (muraqabah) dalam setiap perbuatan.

f. Nilai Pendidikan Moral dan Akhlak

Hadis ini berfungsi sebagai landasan pendidikan akhlak, karena menekankan pentingnya perilaku etis dalam
menjalankan amanah. Tanggung jawab, kejujuran, keadilan, dan kepedulian sosial merupakan nilai-nilai moral
yang terintegrasi dalam hadis tersebut. Dalam pendidikan Islam, nilai-nilai ini menjadi dasar pembentukan
karakter mulia (akhlaq al-kartmah).

g. Nilai Pendidikan Sosial dan Kepedulian

Hadis Ibnu ‘Umar juga mengandung nilai pendidikan sosial, yaitu kepedulian terhadap orang lain yang berada
dalam lingkup tanggung jawab seseorang. Pesan hadis ini mendorong peserta didik untuk memiliki empati,
kepedulian, dan rasa tanggung jawab sosial, sehingga tidak bersikap individualistik, tetapi mampu hidup harmonis
dalam masyarakat.

D. Keterkaitan Hadis Ibnu ‘Umar dengan Riwayat Lain yang Sejenis

Hadis Ibnu ‘Umar r.a. tentang pertanggungjawaban manusia (kullukum ra‘in wa kullukum mas’ilun ‘an
ra‘iyyatihi) tidak berdiri sendiri, melainkan memiliki keterkaitan yang kuat dengan banyak riwayat lain dalam
khazanah hadis Nabi SAW. Keterkaitan ini menunjukkan bahwa konsep pertanggungjawaban merupakan tema

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.6155
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

15292




Istikhori, Dede Suhendar, Eni Nurainillah, Irawati, Hoerul Anwar, Shella Chairani Hasibuan
Jurnal Kecerdasan Buatan dan Bisnis Digital (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

sentral dalam ajaran Islam yang ditegaskan secara berulang melalui berbagai redaksi, konteks, dan jalur
periwayatan.

a. Keterkaitan dengan Hadis tentang Hisab Amal

Hadis Ibnu ‘Umar memiliki keterkaitan erat dengan hadis-hadis yang menegaskan bahwa setiap manusia akan
dimintai pertanggungjawaban atas amal perbuatannya. Salah satu hadis yang sejenis adalah sabda Nabi SAW:

“Tidak akan bergeser kedua kaki seorang hamba pada hari kiamat hingga ia ditanya tentang umurnya untuk apa
dihabiskan, tentang ilmunya bagaimana ia mengamalkannya, tentang hartanya dari mana diperoleh dan ke mana
dibelanjakan, serta tentang tubuhnya untuk apa digunakan.”

Hadis ini memperkuat makna pertanggungjawaban dalam hadis Ibnu ‘Umar dengan menegaskan dimensi hisab
yang bersifat personal dan menyeluruh, mencakup seluruh aspek kehidupan manusia.

b. Keterkaitan dengan Hadis tentang Amanah

Konsep kepemimpinan dalam hadis Ibnu ‘Umar sangat berkaitan dengan hadis-hadis lain yang menekankan
amanah sebagai dasar tanggung jawab manusia. Nabi SAW bersabda:

“Tidak beriman seseorang yang tidak amanah, dan tidak sempurna agamanya bagi orang yang tidak menepati
janji.”

Hadis ini menunjukkan bahwa amanah bukan hanya kewajiban sosial, tetapi juga indikator keimanan. Dengan
demikian, pertanggungjawaban yang disebutkan dalam hadis Ibnu ‘Umar merupakan konsekuensi langsung dari
amanah yang diberikan Allah SWT kepada manusia.

c. Keterkaitan dengan Hadis Kepemimpinan

Hadis Ibnu ‘Umar juga berkaitan erat dengan riwayat-riwayat lain tentang kepemimpinan, khususnya hadis yang
menegaskan beratnya amanah kepemimpinan. Nabi SAW bersabda:

“Sesungguhnya kepemimpinan itu adalah amanah, dan pada hari kiamat ia akan menjadi penyesalan, kecuali bagi
orang yang mengambilnya dengan benar dan menunaikan kewajibannya.”

Hadis ini melengkapi makna hadis Ibnu ‘Umar dengan menekankan dimensi eskatologis kepemimpinan, bahwa
tanggung jawab tidak berhenti pada keberhasilan duniawi, tetapi berlanjut pada pertanggungjawaban akhirat.

d. Keterkaitan dengan Hadis tentang Keadilan

Hadis Ibnu ‘Umar juga sejalan dengan hadis-hadis yang menekankan pentingnya keadilan dalam menjalankan
amanah. Salah satu hadis menyebutkan bahwa pemimpin yang adil akan mendapatkan naungan Allah SWT pada
hari kiamat. Keadilan dalam hadis tersebut merupakan manifestasi konkret dari tanggung jawab yang disebutkan
dalam hadis kullukum ra‘in.

Keterkaitan ini menunjukkan bahwa pertanggungjawaban tidak hanya bersifat formal, tetapi harus diwujudkan
dalam perilaku adil, objektif, dan tidak zalim terhadap pihak yang berada dalam lingkup tanggung jawab
seseorang.

e. Keterkaitan dengan Hadis tentang Niat

Hadis Ibnu ‘Umar juga memiliki hubungan maknawi dengan hadis tentang niat (innama al-a‘malu bi al-niyyat).
Pertanggungjawaban dalam Islam tidak hanya diukur dari perbuatan lahiriah, tetapi juga dari niat yang
melatarbelakanginya. Oleh karena itu, kepemimpinan dan tanggung jawab yang disebutkan dalam hadis Ibnu
‘Umar harus dijalankan dengan niat yang ikhlas karena Allah SWT.

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.6155
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

15293



Istikhori, Dede Suhendar, Eni Nurainillah, Irawati, Hoerul Anwar, Shella Chairani Hasibuan
Jurnal Kecerdasan Buatan dan Bisnis Digital (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

Keterkaitan ini menegaskan bahwa hisab di akhirat bersifat menyeluruh, mencakup dimensi lahir dan batin,
sehingga tanggung jawab manusia tidak dapat dilepaskan dari keikhlasan niat.

f. Keterkaitan dengan Hadis tentang Pengawasan Diri (Muraqabah)

Hadis Ibnu ‘Umar berkaitan erat dengan hadis yang menanamkan kesadaran bahwa Allah SWT selalu mengawasi
perbuatan manusia, seperti hadis ihsan: “Engkau beribadah kepada Allah seakan-akan engkau melihat-Nya...”.
Konsep muraqabah ini menjadi fondasi spiritual bagi pelaksanaan tanggung jawab sebagaimana dijelaskan dalam
hadis kullukum ra‘in.

Tanpa kesadaran akan pengawasan Allah SWT, tanggung jawab cenderung direduksi menjadi kewajiban
administratif semata. Oleh karena itu, hadis-hadis tentang muragabah memperkuat dimensi spiritual
pertanggungjawaban manusia.

g. Keterkaitan dengan Hadis tentang Pendidikan Keluarga

Hadis Ibnu ‘Umar yang menyebutkan peran laki-laki dan perempuan dalam keluarga memiliki keterkaitan dengan
hadis-hadis lain tentang tanggung jawab pendidikan keluarga. Nabi SAW menegaskan kewajiban orang tua dalam
mendidik anak dan menjaga keluarganya dari keburukan. Hal ini menunjukkan bahwa pertanggungjawaban tidak
hanya bersifat publik, tetapi juga privat dan edukatif.

Dengan demikian, hadis ini menjadi bagian dari sistem ajaran Islam yang menempatkan keluarga sebagai unit
dasar pertanggungjawaban moral dan spiritual.

h. Kesatuan Makna Tematik Hadis-Hadis Pertanggungjawaban

Secara tematik, hadis Ibnu ‘Umar terhubung dengan banyak riwayat lain yang membentuk satu kesatuan konsep
tentang pertanggungjawaban manusia dalam Islam. Hadis-hadis tersebut saling menguatkan (mutabi‘ dan syahid)
dan menunjukkan konsistensi ajaran Nabi SAW dalam menanamkan kesadaran tanggung jawab individu, sosial,
dan spiritual.

Ulama hadis klasik menilai keseragaman tema ini sebagai bukti kuat bahwa pertanggungjawaban merupakan
prinsip dasar dalam Islam, bukan ajaran insidental atau kontekstual semata. Oleh karena itu, hadis Ibnu ‘Umar
menjadi titik sentral dalam analisis tematik hadis-hadis pertanggungjawaban manusia.

E. Penerapan Nilai-Nilai Hadis Ibnu ‘Umar dalam Sistem Pendidikan Islam Modern

Hadis Ibnu ‘Umar r.a. “kullukum ra‘in wa kullukum mas’Glun ‘an ra‘iyyatihi” mengandung prinsip dasar
pertanggungjawaban yang sangat relevan untuk sistem pendidikan Islam modern. Pendidikan Islam tidak hanya
berorientasi pada transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan karakter, moral, dan kesadaran spiritual
peserta didik. Oleh karena itu, nilai-nilai hadis ini dapat dijadikan fondasi normatif dalam merancang tujuan,
kurikulum, metode, dan evaluasi pendidikan Islam kontemporer.

a. Penerapan dalam Tujuan Pendidikan Islam

Nilai pertanggungjawaban dalam hadis ini dapat diterapkan pada perumusan tujuan pendidikan Islam, yaitu
membentuk manusia yang bertanggung jawab secara individu, sosial, dan spiritual. Pendidikan Islam modern
diarahkan untuk melahirkan insan yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki kesadaran moral
bahwa setiap peran dan tindakannya akan dimintai pertanggungjawaban oleh Allah SWT.

Tujuan ini sejalan dengan konsep insan kamil, yaitu manusia paripurna yang mampu memimpin dirinya sendiri
dan lingkungannya berdasarkan nilai-nilai ilahiah. Dengan demikian, hadis Ibnu ‘Umar menjadi dasar teologis
bagi orientasi pendidikan Islam yang holistik dan berkelanjutan.

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.6155
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

15294



Istikhori, Dede Suhendar, Eni Nurainillah, Irawati, Hoerul Anwar, Shella Chairani Hasibuan
Jurnal Kecerdasan Buatan dan Bisnis Digital (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

b. Penerapan dalam Pengembangan Kurikulum

Dalam konteks kurikulum, nilai-nilai hadis ini dapat diintegrasikan melalui kurikulum berbasis nilai (value-based
curriculum). Kurikulum pendidikan Islam modern tidak hanya memuat mata pelajaran keagamaan secara terpisah,
tetapi menanamkan nilai tanggung jawab, amanah, dan kepemimpinan dalam seluruh mata pelajaran.

Misalnya, pembelajaran fikih menekankan tanggung jawab ibadah, pembelajaran akhlak menanamkan amanah
dan kejujuran, sementara pembelajaran sains dan teknologi diarahkan pada kesadaran etis penggunaan ilmu
pengetahuan. Integrasi ini mencerminkan bahwa seluruh aspek ilmu berada dalam koridor pertanggungjawaban
kepada Allah SWT.

c. Penerapan dalam Metode Pembelajaran

Nilai hadis Ibnu ‘Umar juga dapat diterapkan melalui metode pembelajaran partisipatif dan reflektif. Guru tidak
hanya berperan sebagai penyampai materi, tetapi sebagai teladan tanggung jawab dan amanah. Peserta didik
didorong untuk aktif, mandiri, dan bertanggung jawab terhadap proses belajarnya sendiri.

Metode seperti pembelajaran berbasis proyek (project-based learning), diskusi reflektif, dan pembiasaan tanggung
jawab kolektif sangat sejalan dengan pesan hadis ini. Melalui metode tersebut, peserta didik belajar bahwa setiap
tugas dan peran yang diemban harus dilaksanakan dengan penuh tanggung jawab.

d. Penerapan dalam Pendidikan Karakter dan Akhlak

Hadis Ibnu ‘Umar memiliki implikasi kuat dalam pendidikan karakter (character education) dalam Islam. Nilai
tanggung jawab, amanah, keadilan, dan kepemimpinan yang terkandung dalam hadis ini menjadi pilar utama
pembentukan akhlak mulia. Pendidikan Islam modern menjadikan karakter sebagai inti dari seluruh proses
pendidikan.

Melalui pembiasaan, keteladanan, dan penguatan nilai, peserta didik dibentuk menjadi pribadi yang jujur, disiplin,
dan peduli terhadap lingkungan sosialnya. Dengan demikian, pendidikan karakter tidak bersifat normatif semata,
tetapi diwujudkan dalam praktik kehidupan sehari-hari.

e. Penerapan dalam Sistem Evaluasi Pendidikan

Dalam sistem evaluasi, hadis ini mengajarkan bahwa penilaian tidak hanya berfokus pada hasil akademik, tetapi
juga pada proses dan tanggung jawab peserta didik. Evaluasi pendidikan Islam modern perlu mencakup aspek
sikap, perilaku, dan tanggung jawab sosial sebagai bagian dari penilaian komprehensif.

Evaluasi berbasis portofolio, observasi sikap, dan penilaian autentik dapat digunakan untuk menilai sejauh mana
peserta didik telah menginternalisasi nilai tanggung jawab dan amanah. Hal ini sejalan dengan konsep hisab dalam
Islam yang menilai perbuatan secara menyeluruh.

f. Penerapan dalam Peran Guru dan Tenaga Pendidik

Hadis Ibnu ‘Umar menegaskan bahwa guru adalah pemimpin dalam proses pendidikan dan akan dimintai
pertanggungjawaban atas peserta didiknya. Oleh karena itu, sistem pendidikan Islam modern menempatkan guru
sebagai figur teladan (uswah hasanah) dalam tanggung jawab, integritas, dan komitmen moral.

Guru tidak hanya bertanggung jawab atas penyampaian materi, tetapi juga atas pembinaan karakter dan akhlak
peserta didik. Kesadaran akan pertanggungjawaban ini mendorong guru untuk menjalankan profesinya dengan
penuh keikhlasan dan profesionalisme.

g. Penerapan dalam Manajemen dan Kepemimpinan Lembaga Pendidikan
Dalam konteks manajemen pendidikan, nilai hadis ini diterapkan melalui kepemimpinan amanah di lembaga
pendidikan Islam. Kepala sekolah, pimpinan pesantren, dan pengelola pendidikan dipandang sebagai pemimpin

yang bertanggung jawab terhadap seluruh komponen lembaga, baik akademik maupun moral.

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.6155
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

15295



Istikhori, Dede Suhendar, Eni Nurainillah, Irawati, Hoerul Anwar, Shella Chairani Hasibuan
Jurnal Kecerdasan Buatan dan Bisnis Digital (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

Prinsip transparansi, keadilan, dan akuntabilitas menjadi implementasi konkret dari hadis kullukum ra‘in. Dengan
manajemen yang berbasis amanah, lembaga pendidikan Islam mampu menciptakan lingkungan pendidikan yang
sehat dan berorientasi pada nilai.

h. Relevansi dengan Tantangan Pendidikan Islam Modern

Di tengah tantangan globalisasi, digitalisasi, dan krisis moral, hadis Ibnu ‘Umar menawarkan landasan etis yang
kuat bagi pendidikan Islam modern. Nilai pertanggungjawaban mendorong peserta didik untuk bijak dalam
menggunakan teknologi, bertanggung jawab dalam kebebasan, dan tetap berpegang pada nilai-nilai Islam.

Dengan demikian, hadis ini tidak hanya relevan secara normatif, tetapi juga solutif dalam menjawab problematika
pendidikan kontemporer, seperti degradasi moral, individualisme, dan lemahnya tanggung jawab sosial.

4. Kesimpulan

Berdasarkan hasil kajian tematik dan kritis terhadap hadis Ibnu ‘Umar r.a. tentang pertanggungjawaban manusia
(kullukum ra‘in wa kullukum mas’iilun ‘an ra‘iyyatihi) yang diriwayatkan oleh al-Bukhart, Muslim, Abu Dawud,
dan al-Tirmizi, dapat disimpulkan bahwa hadis ini memiliki kedudukan yang sangat kuat baik dari sisi otoritas
keilmuan hadis maupun relevansinya terhadap pengembangan pendidikan Islam. Hadis ini menegaskan bahwa
setiap manusia, tanpa kecuali, memikul amanah dan tanggung jawab sesuai dengan peran dan kedudukannya, yang
kelak akan dipertanggungjawabkan di hadapan Allah SWT. Dari aspek kualitas hadis, kajian sanad menunjukkan
bahwa hadis Ibnu ‘Umar tergolong hadis sahih dan bahkan mencapai derajat muttafaq ‘alaih dalam riwayat al-
BukharT dan Muslim. Rantai periwayatannya bersambung (ittisal al-sanad), para perawinya dinilai adil dan dabit,
serta tidak ditemukan cacat sanad (‘illah) maupun kejanggalan (syaz). Dari sisi matan, kandungan hadis selaras
dengan prinsip umum Al-Qur’an dan hadis-hadis lain yang berbicara tentang amanah, kepemimpinan, dan
pertanggungjawaban, sehingga secara ilmiah hadis ini dapat dijadikan hujjah yang kokoh dalam kajian normatif
maupun aplikatif. Analisis terhadap teks dan konteks hadis menunjukkan bahwa hadis ini tidak hanya bersifat
normatif-teologis, tetapi juga memiliki dimensi sosial dan pedagogis. Konteks kemunculan hadis mengindikasikan
adanya kebutuhan Nabi Muhammad SAW untuk menanamkan kesadaran kolektif tentang kepemimpinan dan
tanggung jawab sosial di tengah masyarakat. Oleh karena itu, makna hadis tidak terbatas pada kepemimpinan
formal, melainkan mencakup seluruh peran manusia dalam keluarga, masyarakat, dan lembaga pendidikan. Kajian
tematik juga memperlihatkan bahwa hadis Ibnu ‘Umar memiliki keterkaitan erat dengan berbagai riwayat lain
yang sejenis, baik yang berbicara tentang amanah, kepemimpinan, maupun hisab amal di akhirat. Keseluruhan
riwayat tersebut membentuk satu bangunan konseptual yang utuh tentang tanggung jawab manusia dalam Islam,
yang mencakup dimensi individu, sosial, dan spiritual. Hal ini memperkuat posisi hadis sebagai prinsip dasar
dalam etika Islam dan pendidikan. Dari sisi nilai-nilai pendidikan, hadis ini mengandung nilai fundamental seperti
tanggung jawab, amanah, kepemimpinan, keadilan, keteladanan, dan kesadaran moral-spiritual. Nilai-nilai
tersebut menjadi landasan penting dalam pendidikan Islam yang bertujuan membentuk manusia berakhlak mulia
dan berkepribadian seimbang (insan kamil). Pendidikan tidak dipahami semata-mata sebagai proses transfer ilmu,
tetapi sebagai proses pembinaan karakter dan moral yang berkelanjutan. Dalam konteks penerapan pada sistem
pendidikan Islam modern, hadis Ibnu ‘Umar relevan untuk dijadikan dasar dalam perumusan tujuan pendidikan,
pengembangan kurikulum berbasis nilai, penerapan metode pembelajaran partisipatif dan reflektif, serta
penyusunan sistem evaluasi yang komprehensif. Selain itu, hadis ini juga menegaskan pentingnya peran guru,
pimpinan lembaga pendidikan, dan seluruh pemangku kepentingan pendidikan sebagai pihak yang memikul
amanah dan tanggung jawab moral dalam mendidik generasi bangsa. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa
hadis Ibnu ‘Umar tentang pertanggungjawaban manusia memiliki relevansi yang sangat kuat dalam pengembangan
konsep dan praktik pendidikan Islam kontemporer. Hadis ini tidak hanya layak dijadikan objek kajian ilmiah,
tetapi juga dapat dijadikan landasan normatif dan etis dalam membangun sistem pendidikan Islam yang
berorientasi pada pembentukan manusia yang bertanggung jawab, berakhlak mulia, dan sadar akan
pertanggungjawabannya kepada Allah SWT, baik di dunia maupun di akhirat.

Referensi

1. Abdullah, A. (2011). Studi Islam normatif dan historis. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

2. Al-Abrasyi, M. ‘A. (2003). Dasar-dasar pokok pendidikan Islam. Jakarta: Bulan Bintang.

3. Al-Attas, S. M. N. (1999). The concept of education in Islam: A framework for an Islamic philosophy of education. Kuala Lumpur:
International Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC).

4, Al-Bukhari, M. ibn Isma‘il. (2002). Sahih al-BukharT (Tahqiq: Muhammad Zuhayr ibn Nasir al-Nasir). Riyadh: Dar Tawq al-Najah.

5. Al-Ghazali, A. H. M. (2005). Ihya’ ‘ulim al-din. Beirut: Dar al-Ma‘rifah.

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.6155
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

15296



Istikhori, Dede Suhendar, Eni Nurainillah, Irawati, Hoerul Anwar, Shella Chairani Hasibuan
Jurnal Kecerdasan Buatan dan Bisnis Digital (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

Al-Nawawl, Y. ibn S. (2003). Syarh Sahth Muslim. Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘ Arabi.

Al-Qaradawi, Y. (1995). Al-akhlaq al-Islamiyyah. Kairo: Maktabah Wahbah.

Al-Tirmizi, M. ibn ‘Tsa. (2004). Sunan al-Tirmiz1 (Tahqiq: Ahmad Muhammad Shakir). Beirut: Dar al-Kutub al-‘Iimiyyah.

Abu Dawud, S. ibn al-Ash‘ath. (2009). Sunan Abi Dawud. Beirut: Dar al-Risalah al-‘ Alamiyyah.

Castells, M. (2010). The rise of the network society (2nd ed.). Oxford: Wiley-Blackwell.

Daradjat, Z. (2012). limu pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara.

Dewey, J. (1938). Experience and education. New York, NY: Macmillan.

Ibn Hajar al-‘Asqalani, A. (2001). Fath al-bari bi-syarh Sahih al-Bukhari. Beirut: Dar al-Ma‘rifah.

Ibn Miskawayh, A. (1994). Tahzib al-akhlaq wa tathir al-a‘raq. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Langgulung, H. (2003). Asas-asas pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka Al-Husna.

Lickona, T. (1991). Educating for character: How our schools can teach respect and responsibility. New York, NY: Bantam Books.
Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative data analysis: An expanded sourcebook (2nd ed.). Thousand Oaks, CA: Sage
Publications.

Muhaimin. (2015). Pengembangan kurikulum pendidikan Islam. Jakarta: RajaGrafindo Persada.

Muslim ibn al-Hajjaj. (2003). Sahth Muslim. Beirut: Dar Thya’ al-Turath al-‘Arabi.

Mulyasa, E. (2013). Manajemen pendidikan berbasis sekolah. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Nata, A. (2014). Perspektif Islam tentang strategi pembelajaran. Jakarta: Kencana.

Ramayulis. (2012). llmu pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia.

Sugiyono. (2019). Metode penelitian pendidikan: Pendekatan kuantitatif, kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta.

Tafsir, A. (2013). llmu pendidikan dalam perspektif Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional. (2003). Jakarta: Sekretariat Negara
Republik Indonesia.

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.6155
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

15297



