
 Perkembangan Islam di Banten: Sebuah Analisis Historis 

316 

 

 

 

Department of Digital Business  

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business  (RIGGS) 

Homepage: https://journal. ilmudata.co.id/index.php/RIGGS  

Vol.  5 No. 1 (2026) pp: 316-324 

P-ISSN: 2963-9298, e-ISSN: 2963-914X 

Perkembangan Islam di Banten: Sebuah Analisis Historis  
 

Benies Husaeni1, Amaliah Kadir2Komarudin3, Ahmad Wahyudin4 
1,4,5 Universitas Primagraha 

2 Institut Nida El Adabi Bogor 

3 STAI Al-Aulia Bogor 

1benieshusaeni98@gmail.com , 2amaliahkadir3@gmail.com, 3komarudinmarco179@gmail.com, 
4wahyudinahamd356@gmail.com 

Abstrak  

Penelitian ini membahas perkembangan Islam di Banten melalui pendekatan historis-kualitatif dengan menitikberatkan pada 

dinamika sosial, politik, ekonomi, dan budaya yang menyertai proses Islamisasi sejak abad ke-16. Wilayah Banten yang 

sebelumnya berada dalam pengaruh Hindu-Buddha dan menjadi bagian dari Kerajaan Sunda mengalami transformasi besar 

seiring masuk dan berkembangnya Islam. Perubahan ini tidak terjadi secara tiba-tiba, melainkan melalui proses bertahap 

yang relatif damai, terutama melalui jalur perdagangan internasional yang menghubungkan Banten dengan dunia Islam di 

Asia dan Timur Tengah. Para pedagang Muslim, ulama, serta mubalig memainkan peran penting dalam menyebarkan ajaran 

Islam kepada masyarakat lokal. Proses ini kemudian diperkuat oleh dukungan elite lokal yang melihat Islam sebagai basis 

legitimasi sosial dan politik. Kondisi tersebut melahirkan Kesultanan Banten sebagai kekuatan politik Islam yang berpengaruh 

di Nusantara. Tokoh-tokoh sentral seperti Syarif Hidayatullah (Sunan Gunung Jati), Maulana Hasanuddin, dan Sultan Ageng 

Tirtayasa memiliki peran strategis dalam konsolidasi Islam, baik sebagai sistem kepercayaan maupun sebagai fondasi 

pemerintahan. Penelitian ini juga menelaah historiografi tradisional dan kolonial untuk menunjukkan bagaimana narasi 

sejarah Banten dibentuk oleh beragam kepentingan dan sudut pandang. Hasil kajian menunjukkan bahwa Islam di Banten 

tidak hanya membentuk struktur pemerintahan dan jaringan perdagangan, tetapi juga melahirkan sintesis budaya lokal-Islam 

yang khas. Hal ini tercermin dalam institusi pendidikan, arsitektur masjid dan keraton, serta kesenian tradisional seperti 

debus. Dengan demikian, sejarah Islam di Banten merupakan proses kompleks yang memperkaya khazanah peradaban Islam 

Nusantara dan relevan untuk dipahami secara kritis dalam konteks historiografi Indonesia. 

Kata Kunci: Perkembangan Islam, Banten, Historiografi, Kesultanan Banten, Sejarah Sosial-Budaya 

1. Latar Belakang 

Sejarah sebagai disiplin ilmu memiliki dua dimensi utama, yakni sejarah sebagai peristiwa objektif dan sejarah 

sebagai konstruksi subjektif melalui penulisan (historiografi). Dalam konteks ini, penulisan sejarah tidak sekadar 

merekam fakta masa lalu, tetapi juga melibatkan proses seleksi, interpretasi, dan penafsiran oleh sejarawan. Pada 

proses penulisan  sejarah,  dan/atau suatu  peristiwa,  sejarawan  tidak hanya sekedar mencatat fakta-fakta sejarah, akan 

tetapi juga harus melakukan penafsiran dan seleksi terhadap data-data yang ada. Historiografi, sebagai proses 

penyusunan fakta sejarah, memerlukan kemampuan sejarawan untuk mempertimbangkan struktur dan gaya bahasa 

penulisan, sehingga orang lain dapat memahami pokok-pokok pemikiran yang diajukan. 

 

Dalam ranah  konteks  ini, penulisan  sejarah tidak hanya tentang merekam kejadian-kejadian masa lalu, 

akantetapi juga tentang memahami dan  menginterpretasikan  makna di balik kejadian-kejadian tersebut. Oleh karena 

itu, penulisan sejarah  memerlukan kemampuan analitis, kritis, dan kreatif dari sejarawan untuk menghasilkan karya 

yang berkualitas dan dapat dipertanggungjawabkan. 

 

Beranjak dari catatan sejarah, Banten sebelum datangnya agama Islam pada abad ke-16, merupakan daerah 

kekuasaan Hindu yang berpusat di daerah Banten Girang. Daerah  itu, merupakan daerah yang subur yang dikelilingi 

sungai, dan pada masa itu meliputi wilayah  kekuasaan kerajaan Padjajaran yang di perintah oleh Prabu Pucuk Umun.  

Laporan  perjalanan Tome Pires (1513), Banten digambarkan  sebuah  kota  pelabuhan  yang ramai dan berada dikawasan  

kerajaan Sunda. Kesaksian Tome Pires ini dapat dijadikan petunjuk bahwa Banten sudah berperan sebelum berdirinya 

kesultanan Banten (1526) atau pada masa kerajaan Sunda. 

 

https://journal.ilmudata.co.id/index.php/RIGGS
mailto:benieshusaeni98@gmail.com
mailto:amaliahkadir3@gmail.com
mailto:komarudinmarco179@gmail.com
mailto:wahyudinahamd356@gmail.com


 Benies Husaeni1, Amaliah Kadir2Komarudin3, Ahmad Wahyudin4 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 5 Nomor 1, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v5i1.5756 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

317 

 

 

Banten yang strategis di jalur perdagangan internasional, diduga sudah  memiliki hubungan dengan dunia luar 

sejak awal abad  masehi. Dari berbagai literartur, kemungkinan pada abad ke-7, Banten sudah menjadi pelabuhan yang 

dikunjungi para saudagar dari luar. Salah satu diantaranya yang sudah menajdi familiar di kalangan akademisi dan 

sejarawaha, yaitu saat para pedagang Arab tiba di wilayah Banten, mereka tidak hanya melakukan perdagangan, tetapi 

juga menyebarkan agama Islam kepada penduduk Banten. 

 

Menurut berita Tome Pires pada tahun 1513, di Cimanuk sudah dijumpai sebagian masyarakat yang sudah 

menganut agama. Jadi, setidaknya pada akhir abad ke-15, Islam sudah mulai diperkenalkan di pelabuhan  milik kerajaan 

Hindu Sunda.  Islamisasi Banten  dilanjutkan oleh Syarif Hidayatullah (Sunan Gunung Jati). Dalam naskah "Carita 

Purwaka Nagari", dikisahkan tentang usaha Syarif Hidayatullah bersama 98 orang muridnya mengislamkan penduduk 

Banten. Secara perlahan-lahan, (step by step)  Islam dapat diterima oleh masyarakat, sehingga banyak orang yang masuk 

Islam, karena tertarik akan budi pekerti dan ketinggian ilmu pembawanya. 

 

Kemudian, dari ketertarikannya itu, Bupati Banten menikahkan Syarif Hidayatullah dengan adik 

perempuannya, Nyai Kawunganten, pada abad ke-16. Dari pernikahan ini, Syarif Hidayatullah dikaruniai dua orang 

anak, Ratu Winaon (atau Wulung Ayu) dan Hasanuddin. Tidak lama kemudian, Syarif Hidayatullah berangkat ke 

Cirebon  untuk menggantikan  Pamannya, yaitu  Cakrabuana, yang sudah tua, dan Syarif Hidayatullah menyerahkan 

tugas penyebaran Islam di Banten kepada Hasanuddin (putranya) 

 

Historiografi tradisional, seperti naskah "Carita Purwaka Nagari", merupakan penulisan sejarah menurut 

pandangan dan kepercayaan masyarakat secara turun-temurun. Karya sastra sejarah ini memadukan unsur sejarah 

dengan imajinasi, seperti legenda atau dongeng, sehingga menjadi ciri umum naskah sejarah. Historiografi tradisional 

dan tradisi lisan memiliki kecenderungan yang sama, yaitu tidak hanya sekedar mencatat peristiwa, tetapi juga terlibat 

langsung dalam  hal yang diceritakan. Namun, historiografi tradisional lebih bersifat kultural dan  memuat periodisasi, 

tetapi tidak dapat berkembang seperti di dunia Barat karena adanya campuran unsur-unsur mitologis. 

 

Konteks sejarah Indonesia, historiografi tradisional masih relevan untuk mencari faktor-faktor dari dalam yang 

mempengaruhi sejarah. Namun, perkembangan historiografi Indonesia tidak dapat mengabaikan literatur historiografi 

yang dihasilkan oleh sejarawan kolonial, yang seringkali diliputi oleh kepentingan-kepentingan kolonialisme. Oleh 

karena itu, hasil penulisan sejarah kolonial lebih mementingkan kepentingan penjajah dan mengabaikan kepentingan 

masyarakat pribumi yang dijajah. 

 

Dalam hal ini, penting untuk memahami konteks dan latar belakang penulisan sejarah untuk dapat memahami 

kebenaran sejarah yang sebenarnya. Dengan Demikian, Banten  memiliki sejarah yang kaya dan kompleks, yang 

dipengaruhi oleh berbagai faktor, termasuk agama, politik, dan ekonomi. Kedatangan agama Islam pada abad ke-16 

membawa perubahan signifikan dalam sejarah Banten, yang kemudian menjadi salah satu pusat penyebaran Islam di 

Nusantara. Oleh karena itu, penelitian tentang sejarah peradaban Islam di Banten sangat penting untuk memahami 

perkembangan agama, budaya, dan masyarakat di wilayah tersebut. 

 

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk mendalami Perkembangan Islam di Banten: Sebuah Analisis 

Historis, sehingga dapat menemukan pengalaman dan pengetahuan baru yang dapat memperkaya wawasan tentang 

sejarah peradaban Islam di Banten. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam memahami peradaban 

Islam di Banten secara lebih komprehensif dan kritis, serta menjadi pemantik bagi generasi baru untuk mempelajari dan 

memahami peradaban Islam di Banten dengan lebih mendalam. Melalui kajian kritis terhadap  Perkembangan Islam di 

Banten: Sebuah Analisis Historis, penelitian ini ingin mengungkap pengalaman dan pengetahuan yang terkandung 

dalam naskah-naskah sejarah, serta menganalisis bagaimana peradaban Islam di Banten berkembang dan mempengaruhi 

masyarakat lokal. Dengan demikian, penelitian ini dapat menjadi sebuah langkah awal untuk memahami lebih baik 

tentang sejarah peradaban Islam di Banten dan memberikan inspirasi bagi generasi baru untuk melanjutkan penelitian 

dan pengkajian tentang topik ini. 

 

Selaras dengan hal ini, dalam ajaran Islam terdapat ayat-ayat yang memerintahkan manusia agar melakukan 

perjalanan ilmiah, studi dan penelitian lapangan untuk mempelajari sejarah dan/atau kisah kehisupan umat manusia, 

agar yang baik darinya dapat dipergunakan seebagai pelajaran, sedangkan yang buruk agar menajdi sebuah peringatan 

untuk tidak diulangi lagi. Misalnya ayat yang berbunyi: 

۝٣ اِنْ  كُنْت   مِنْ  ق بْلِه    ل مِن   الْغٰفِلِيْن    يْن ا   الِ يْك   هٰذ ا  الْقرُْاٰن    و  ا   ا وْح   ن حْنُ  ن قصُ   ع ل يْك   ا حْس ن   الْق ص صِ  بِم 



 Benies Husaeni1, Amaliah Kadir2Komarudin3, Ahmad Wahyudin4 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 5 Nomor 1, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v5i1.5756 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

318 

 

 

“Kami menceritakan kepadamu (Nabi Muhammad) kisah yang paling baik dengan mewahyukan Al-Qur’an 

ini kepadamu. Sesungguhnya engkau sebelum itu termasuk orang-orang yang tidak mengetahui,”. QS. Yusuf (12):3. 

Kemudian,  

۝١٧٦فَاقْصُصِ الْقَصَصَ لَعلََّهُمْ يَتفََكَّرُوْنَ    

“Maka, ceritakanlah kisah-kisah itu agar mereka berpikir,”. QS. Al-A`raf (7): (176) 

Ayat ini menekankan pentingnya memperhatikan dan mempelajari sejarah sebagai bagian dari proses belajar 

dan meningkatkan keimanan. Dengan  memahami sejarah, selain dapat mengambil pelajaran dari pengalaman masa lalu 

juga dapat meningkatkan kesadaran untuk menghadapi dan/atau mempersiapkan masa yang akan datang (masa depan). 

Atas dasar itu pula, maka setiap manusia diperintahkan agar mempelajari sejarah dengan menelaah daripada berbagai 

peninggalan mereka. Dengan demikian, mempelajari sejarah merupakan bagian dari perintah Allah SWT.  

 

Historiografi awal Islam di Nusantara memiliki akar kuat dalam tradisi Arab dan perdagangan 

internasional. Rute-rute pelayaran dan perdagangan antar pulau atau antar daerah telah ada sejak awal abad masehi, 

yang mana menghubungkan dunia Arab dengan Nusantara. Para Pedagang Arab yang datang ke Nusantara melalui 

jalur laut, menyisir pantai dari Aden ke Maskat, Raisut, Siraf, Guadar, Daibul, Pantai Malabar, dan Karamandel, 

sebelum akhirnya tiba di Selat Malaka dan menyebar ke berbagai wilayah di Nusantara, seperti Aceh, Sumatera 

Barat, Banten, Cirebon, Demak, dan Jawa Timur [1] 

 

Islam dibawa ke Nusantara oleh para pedagang Arab dan para da'i yang mengikuti rute perdagangan 

tersebut. Mereka tidak hanya membawa agama, tetapi juga budaya, bahasa, dan tradisi Arab yang mempengaruhi 

kehidupan masyarakat lokal. 

 

Historiografi awal Islam di Nusantara berkembang dalam konteks ini, dengan sumber-sumber keagamaan 

seperti Al-Qur'an dan hadis Nabi Muhammad SAW yang mana menjadi dasar penulisan sejarah[2]  Para penulis 

sejarah Islam di Nusantara, seperti penulis Babad Banten, menggunakan narasi sejarah untuk memperkenalkan 

Islam dan menghubungkan masyarakat lokal dengan dunia Arab. Terkait dengan Tinjauan literatur singkat dari 

penelitian  menunjukkan bahwa historiografi Indonesia telah mengalami perkembangan signifikan, dengan banyak 

penelitian yang fokus pada penulisan sejarah dari sudut pandang orang dalam (pribumi). Penelitian sebelumnya 

telah mengkaji karya-karya sejarawan Indonesia, seperti Hoesein Djajadiningrat, yang menawarkan perspektif 

baru dalam memahami sejarah Banten dan peradaban Islam di wilayah tersebut. 

 

Beberapa penelitian terkait juga telah mengkaji historiografi kolonial dan dampaknya terhadap penulisan 

sejarah Indonesia. Namun, masih ada kebutuhan untuk mengkaji lebih lanjut tentang historiografi yang reflektif 

dan kritis, serta implikasinya dalam memahami sejarah Indonesia. Historiografi Indonesia juga telah memasuki 

era baru dengan munculnya seruan untuk mengembangkan sejarah nasional dari sudut pandang orang dalam 

(pribumi). Hal ini merupakan respons terhadap dominasi penulisan sejarah oleh sejarawan kolonial yang seringkali 

membawa perspektif dan kepentingan mereka sendiri. Dalam konteks ini, historiografi yang reflektif menjadi 

penting, karena tidak hanya menguji metodologi sejarah, tetapi juga mengkritisi klaim-klaim kebenaran dan 

menyelidiki proses terbentuknya klaim tersebut. 

 

Salah satu contoh karya yang menarik dalam  historiografi Indonesia adalah " Perkembangan Islam di 

Banten: Sebuah Analisis Historis". Karya ini menawarkan perspektif baru dalam memahami sejarah Banten dan 

peradaban Islam di wilayah tersebut. Dengan demikian, artikel ini bertujuan untuk mengkaji pemikiran dan 

kritikan dalam karya tersebut, serta implikasinya dalam memahami historiografi Indonesia. 

 

Data Badan Pusat Statistik (BPS) Provinsi Banten menunjukkan bahwa  Jumlah penduduk Provinsi Banten 

pada tahun 2025 mencapai 12,54 juta jiwa yang terdiri atas 6,37 juta jiwa penduduk laki-laki dan 6,17 juta jiwa penduduk 

perempuan. Sementara itu, diketahui laju pertumbuhan penduduk per tahun 2020-2025 di Provinsi Banten adalah sebesar 

1,1 persen. Dari Luas Wilayah Provinsi Banten yang mencapai ± 9.352,77 km2 .  

 

 

 

 

 

 

 



 Benies Husaeni1, Amaliah Kadir2Komarudin3, Ahmad Wahyudin4 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 5 Nomor 1, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v5i1.5756 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

319 

 

 

 
 

Gambar 1. Keadaan Geografis Provinsi Banten 

Jika merujuk pada data tahun 2025, dapat diketahui bahwa jumlah penduduk laki-laki di Provinsi Banten 

adalah 50,81 persen dari jumlah penduduk Banten, sedangkan jumlah penduduk perempuan di Provinsi Banten adalah 

49,19 persen dari jumlah penduduk Provinsi Banten. Dari informasi tersebut, diperoleh bahwa rasio jenis kelamin 

penduduk Banten sebesar 103,27. Dengan kata lain, di Provinsi Banten terdapat sekitar 104 orang laki-laki per 100 orang 

perempuan. Wilayah administrasi Provinsi Banten terdiri dari empat wilayah kabupaten dan empat kota. 

Berdasarkan Keputusan Menteri Dalam Negeri Nomor 100.1.1- 6117 Tahun 2022, luas daratan masing- masing 

kabupaten/kota yaitu: Kabupaten Pandeglang (2.771,41 km2), Kabupaten Lebak (3.3102,18 km2), Kabupaten 

Tangerang (1.027,76 km2), Kabupaten Serang (1.469,91 km2), Kota Tangerang (178,35 km2), Kota Cilegon (162,51 

km2), Kota Serang (265,79 km2), serta Kota Tangerang Selatan (164,86 km2) [3].  

Kemudian, masih dari data Badan Pusat Statistik menunjukkan Ketersediaan fasilitas pendidikan berupa 

sekolah di Provinsi Banten tahun ajaran 2024/2025 adalah sebanyak 2.590 Taman Kanak-Kanak (TK), 4.652 Sekolah 

Dasar (SD), 1.622 Sekolah Menengah Pertama (SMP), 610 Sekolah Menengah Atas (SMA), 737 Sekolah 

Menengah Kejuruan (SMK), dan 102 Perguruan Tinggi. Penduduk Banten pada tahun 2024 usia 7-23 tahun yang masih 

sekolah sebanyak 73,48 persen. Untuk kelompok umur 7-12 tahun yang masih sekolah sebanyak 99,52 persen, 

kemudian untuk kelompok umur 13-15 tahun sebanyak 96,67 persen, kelompok 16-18 tahun sebanyak 71,91 persen, 

dan kelompok umur 19-23 tahun sebanyak 26,04 persen. Angka Partisipasi Murni (APM) tahun 2024 di Provinsi 

Banten yang paling tinggi ada pada jenjang pendidikan SD/MI dengan 98,09 persen. Sedangkan Angka Partisipasi Kasar 

(APK) yang tertinggi juga ada pada jenjang pendidikan SD/MI dengan angka 107,04 persen. Kepadatan penduduk 

di Provinsi Banten tahun 2025 mencapai 1.341 jiwa/ km2. Kepadatan Penduduk di delapan kabupaten/kota cukup 

beragam dengan kepadatan penduduk tertinggi terletak di Kota Tangerang dengan kepadatan sebesar 11.055 

jiwa/km2 dan terendah di Kabupaten Lebak sebesar 442 jiwa/km2 [4]. 

 

Adapun Suku bangsa di provinsi Banten sangat beragam, diantaranya Etnis Sunda adalah etnis asli dan 

terbesar di Banten dengan jumlah sebanyak 6.724.227 jiwa (63,43%) yang terdiri dari dua sub-suku atau dua 

kelompok besar dengan rincian suku asli setempat yakni suku Sunda Banten termasuk di dalamnya kelompok 

kecil Sunda Badui sebanyak 4.321.991 jiwa (40,77%) dan sub-suku Sunda asal Jawa Barat sebanyak 2.402.236 

jiwa (22,66%). Suku bangsa dari pulau Jawa lainnya ialah suku Jawa sebanyak 1.699.115 jiwa (16,03%) 

dan Betawi sebanyak 1.365.614 (12,88%). Suku lainnya dari luar suku asli pulau Jawa, yang terbesar 

adalah Tionghoa sebanyak 183.689 jiwa (1,73%), Melayu sebanyak 154.246 jiwa (1,45%), 

kemudian Batak sebanyak 139.259 jiwa (1,31%), Minangkabau sebanyak 95.845 jiwa (0,91%), suku asal 

Lampung 69.885 jiwa (0,66%), dan suku lainnya 1,60% (www.bps.go.id. hlm. 36–41. Diarsipkan dari asli (pdf) 

tanggal 2021-05-08. Diakses tanggal 9 September 2021). 

 

Uraian data di atas memberikan  suatu acuan unutk memahami Historiografi Peradaban Islam di Banten  

dengan sebuah Kajian Kritis yang nantinya memberikan upaya untuk memahami sejarah Banten dan peradaban 

Islam di wilayah tersebut dari sudut pandang yang lebih kritis dan reflektif.  Banten sebagai salah satu pusat 

peradaban Islam di Nusantara, memiliki sejarah yang kaya dan kompleks. Namun, penulisan sejarah Banten 

seringkali dipengaruhi oleh perspektif kolonial dan kurang memperhatikan sudut pandang orang dalam (pribumi). 

Dalam konteks ini, karya ini bertujuan untuk mengkaji historiografi Peradaban Islam di Banten dengan 

menggunakan pendekatan kritis dan reflektif. Penulis akan menganalisis sumber-sumber sejarah, termasuk naskah-

https://id.wikipedia.org/wiki/Suku_Sunda
https://id.wikipedia.org/wiki/Suku_Banten
https://id.wikipedia.org/wiki/Suku_Badui
https://id.wikipedia.org/wiki/Suku_Sunda
https://id.wikipedia.org/wiki/Jawa_Barat
https://id.wikipedia.org/wiki/Suku_Jawa
https://id.wikipedia.org/wiki/Suku_Betawi
https://id.wikipedia.org/wiki/Orang_Tionghoa-Indonesia
https://id.wikipedia.org/wiki/Suku_Melayu-Indonesia
https://id.wikipedia.org/wiki/Suku_Batak
https://id.wikipedia.org/wiki/Orang_Minangkabau
https://id.wikipedia.org/wiki/Suku_Lampung
https://id.wikipedia.org/wiki/Suku_Lampung


 Benies Husaeni1, Amaliah Kadir2Komarudin3, Ahmad Wahyudin4 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 5 Nomor 1, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v5i1.5756 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

320 

 

 

naskah kuno dan catatan-catatan sejarah, untuk memahami bagaimana sejarah Banten dan peradaban Islam di 

wilayah tersebut ditulis dan direpresentasikan. 

 

Dengan demikian, kami berharap karya ini dapat memberikan kontribusi pada pemahaman yang lebih 

baik tentang sejarah Banten dan peradaban Islam di Nusantara, serta mempromosikan penulisan sejarah yang lebih 

kritis dan reflektif. 

2. Metode Penelitian 

Penelitian "Perkembangan Islam di Banten: Sebuah Analisis Historis" menggunakan pendekatan historis-kualitatif 

dengan metode deskriptif untuk mengkaji dan menggambarkan secara rinci proses masuknya Islam ke Banten. 

Pendekatan ini dipilih karena mampu memberikan pemahaman yang mendalam mengenai dinamika sejarah, sosial, 

dan budaya dalam konteks Islamisasi di wilayah tersebut[5] 

 

Penelitian ini mengandalkan sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan untuk memahami sejarah 

masuknya Islam ke Banten. Sumber primer mencakup arsip sejarah, manuskrip kuno, dokumen resmi dari 

Kerajaan Banten, serta catatan perjalanan dan karya sejarawan dari periode tersebut. Sementara itu, sumber 

sekunder meliputi buku, artikel ilmiah, jurnal, dan penelitian terdahulu yang membahas topik serupa. 

Pengumpulan sumber dilakukan melalui penelitian di perpustakaan, arsip nasional, serta akses terhadap jurnal 

internasional bereputasi. Setelah data terkumpul, tahap selanjutnya adalah melakukan analisis kritis terhadap 

seluruh sumber sejarah yang diperoleh[6] 

 

Tujuannya adalah mengevaluasi kredibilitas dan keaslian informasi dalam sumber-sumber tersebut. 

Analisis dilakukan untuk mengidentifikasi pola dan keterkaitan antara peristiwa-peristiwa sejarah, serta untuk 

memahami konteks sosial dan budaya masyarakat Banten pada masa tersebut. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan interdisipliner dengan menggabungkan kajian sejarah, sosiologi, antropologi, dan ilmu politik. 

 

Pendekatan ini memungkinkan pemahaman yang lebih menyeluruh terhadap proses Islamisasi, tidak 

hanya dari perspektif keagamaan, tetapi juga mempertimbangkan faktor sosial, ekonomi, dan politik yang turut 

membentuk perkembangan Islam di Banten. Analisis akan mencermati peran elit lokal, gerakan sosial, serta 

interaksi masyarakat Banten dengan pedagang Muslim dan kekuatan kesultanan luar. 

 

Dengan menggunakan metodologi ini, penelitian diharapkan mampu mengungkap dimensi-dimensi baru 

dalam sejarah Islamisasi Banten, serta menyajikan perspektif yang lebih komprehensif mengenai peran strategis 

Banten dalam penyebaran Islam di Nusantara [7] 

3.  Hasil dan Diskusi 

Sebelum menjadi provinsi mandiri dan/atau  resmi dimekarkan dari Provinsi Jawa Barat  pada Rabu, 4 Oktober 2000. 

Menururt Wikipedia ensiklopedia, Banten atau dahulu dikenal di dunia barat dengan nama Bantam pada masa lalu 

merupakan sebuah daerah dengan kota pelabuhan yang sangat ramai, serta dengan masyarakat yang terbuka dan 

makmur. Banten pada abad ke-5 merupakan bagian dari Kerajaan Tarumanagara. Salah satu prasasti peninggalan 

Kerajaan Tarumanagara adalah Prasasti Cidanghiyang atau prasasti Lebak, yang ditemukan di Kampung Lebak di 

tepi Ci Danghiyang, Kecamatan Munjul, Pandeglang, Banten. 

 

 Pada awal abad ke-17 Masehi, Bantam merupakan salah satu pusat perniagaan penting dalam jalur 

perniagaan internasional di Asia. Tata administrasi modern pemerintahan dan kepelabuhan sangat menunjang bagi 

tumbuhnya perekonomian masyarakat. Daerah kekuasaannya mencakup juga wilayah yang sekarang menjadi 

Provinsi Lampung. 

 

Dalam perjalanan sejarahnya, menurut Hoesein  Djajadiningrat,bahwa penyebaran Islam di Banten 

dilakukan oleh Syarif Hidayatullah, pada tahun 1525 M dan 1526 M. Pada tahun 1475 M, beliau menikah dengan 

adik bupati Banten yang bernama Nhay Kawunganten, dua tahun   lahirlah anak perempuan pertama yang diberi 

nama Ratu Winahon dan/atau (wukubg ayu) dan pada tahun berikutnya lahir pula pangeran Hasanuddin. Pada 

akhirnya dituliskan bahwasannya Islam pertama kali dibawa masuk ke Banten oleh sunan Gunung Jati selaku 

pemimpin Islam dari Cirebon. Sebelumnya, sunan Gunung Jati menikah dengan adik bupati Banten yang bernama 

Nhay Kawunganten, menghasilkan dua keturunan, anak pertama bernama Ratu Winahon (perempuan) dan anak 

kedua bernama Hasanuddin (laki-laki) [8] 

https://id.wikipedia.org/wiki/Tarumanagara
https://id.wikipedia.org/wiki/Prasasti_Cidanghiyang
https://id.wikipedia.org/wiki/Munjul,_Pandeglang
https://id.wikipedia.org/wiki/Lampung


 Benies Husaeni1, Amaliah Kadir2Komarudin3, Ahmad Wahyudin4 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 5 Nomor 1, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v5i1.5756 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

321 

 

 

Setelah Pangeran Hasanuddin menginjak dewasa, Syarif Hidayatullah pergi ke Cirebon mengemban tugas 

dari pamanya (Cakrabuana) sebagai Tumenggung di sana. Adapun tugasnya dalam penyebaran Islam di Banten 

diserahkan kepada Pangeran Hasanuddin, di dalam usaha penyebaran agama Islam ini Pangeran Hasanuddin 

berkeliling dari daerah ke daerah seperti dari G. Pulosari, G. Karang bahkan sampai ke Pulau Panaitan di Ujung 

Kulon, Sehingga berangsur-angsur penduduk Banten Utara memeluk agama Islam [9] 

 

Pengaruh Islam awal di Banten dan proses masuk serta penyevaran islam 

 Masuknya Islam ke Banten merupakan sebuah proses yang menarik dan kompleks, yang dapat ditelusuri 

kembali ke abad ke-16. Pada saat itu, para cendekiawan dan pedagang Islam mulai berdatangan di wilayah tersebut, 

membawa serta ajaran-ajaran Islam yang murni dan damai. 

 

Salah satu tokoh yang paling berpengaruh dalam penyebaran Islam di Banten adalah Sharif Hidayatullah, 

yang juga dikenal sebagai Sunan Gunung Jati. Beliau adalah seorang ulama yang bijak dan memiliki visi yang 

luas, yang tidak hanya menyebarkan ajaran Islam, tetapi juga mendirikan Kesultanan Banten yang menjadi pusat 

kekuatan Islam di wilayah tersebut. 

 

Sunan Gunung Jati, bersama putranya Maulana Hasanuddin, memainkan peran penting dalam 

membentuk masyarakat Islam di Banten dengan cara yang sangat positif. Mereka tidak hanya menyebarkan ajaran 

Islam, tapi juga memperkenalkan nilai-nilai keadilan, kesederhanaan, dan toleransi yang menjadi ciri khas Islam. 

Pengaruh Islam di Banten sangat unik karena proses penyebarannya yang damai. Para cendekiawan Islam 

berinteraksi dengan penduduk setempat yang mayoritas Hindu, dan memperkenalkan ajaran Islam melalui dialog 

dan contoh. Pendekatan ini menciptakan lingkungan yang kondusif untuk adopsi Islam, dan banyak penduduk 

setempat yang kemudian memeluk agama baru ini. [10]  

 

Kesultanan Banten memainkan peran penting dalam penyebaran dan konsolidasi Islam di wilayah 

tersebut. Para sultan Banten secara aktif mempromosikan praktek-praktek Islam dan mengintegrasikan prinsip-

prinsip Islam ke dalam pemerintahan kerajaan. Mereka mengadopsi nama dan gelar Arab, seperti “Sultan,” untuk 

menekankan identitas Islam mereka dan melegitimasi pemerintahan mereka. 

 

Kesultanan Banten juga menjalin hubungan yang kuat dengan dunia Islam yang lebih luas, termasuk 

Mekah, dan beberapa bahkan mengirim utusan ke Kota Suci untuk memperkuat kredensi agama dan politik 

mereka. Hubungan ini memfasilitasi aliran pengetahuan dan praktik Islam ke Banten, semakin memperkuat 

posisinya sebagai pusat pembelajaran dan budaya Islam. Pendidikan Islam juga memainkan peran penting dalam 

penyebaran Islam di Banten. Kesultanan mendirikan berbagai lembaga pendidikan Islam, termasuk madrasah dan 

masjid, tempat ajaran Islam disebarluaskan. Lembaga-lembaga ini tidak hanya menyediakan pendidikan agama 

tetapi juga berfungsi sebagai pusat pelestarian dan transmisi pengetahuan Islam. 

 

Integrasi budaya Islam dan lokal di Banten menghasilkan sintesis budaya yang unik. Praktik dan 

kepercayaan Islam dicampur dengan tradisi lokal, yang mengarah pada pengembangan identitas Islam yang 

berbeda di wilayah tersebut [11] Sintesis ini terbukti dalam gaya arsitektur Banten, yang mencerminkan pengaruh 

Islam dan pra-Islam. Bukti sejarah dan arkeologi dari Banten memberikan wawasan berharga tentang masa lalu 

Islam di wilayah tersebut. Wilayah Banten Lama, dengan masjid kuno, makam, dan struktur Islam lainnya, berdiri 

sebagai bukti warisan Islam abadi di Banten.  

 

Sejarah Peradaban Islam, Kesultanan Banten dan Konsilidasi Islam 

Masuknya Islam di Banten menandai perubahan besar dalam sejarah daerah tersebut. Sebelumnya, Banten 

Girang yang beragama Hindu dan Buddha, berubah menjadi Kesultanan Banten yang bercorak Islam. Perubahan ini 

dipicu oleh kemenangan pasukan Demak yang dipimpin oleh Sunan Gunung Jati (Syarif Hidayatullah) atas pasukan 

Portugis pada tahun 1527 M. 

 

Sunan Gunung Jati, yang juga dikenal sebagai pendiri Kesultanan Cirebon, memainkan peran penting dalam 

penyebaran Islam di Banten. Ia menikah dengan adik bupati Banten, Nhay Kawunganten, dan memiliki dua anak, 

Ratu Winahon dan Maulana Hasanuddin. Setelah kemenangan atas Portugis, Sunan Gunung Jati menyerahkan 

Jayakarta (sekarang Jakarta) kepada putranya, Maulana Hasanuddin, untuk menjadi pemimpin daerah tersebut. 

 

Sunan Gunung Jati kemudian kembali ke Cirebon untuk berdakwah dan mengurus kesultanan Cirebon. Ia 

wafat pada tahun 1570 M dan dimakamkan di Gunung Jati. Maulana Hasanuddin, yang menjadi raja pertama 



 Benies Husaeni1, Amaliah Kadir2Komarudin3, Ahmad Wahyudin4 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 5 Nomor 1, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v5i1.5756 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

322 

 

 

Kesultanan Banten, memerintah dengan baik dan membuat Banten menjadi kuat. Ia membangun kota Surosowan 

sebagai ibu kota baru dan memperluas wilayah Islam di Banten [12] 

 

Setelah Maulana Hasanuddin wafat, putranya, Maulana Yusuf, menjadi raja kedua Kesultanan Banten. Ia 

memerintah dengan baik dan membuat Banten menjadi makmur. Ia memperluas wilayah penyebaran Islam ke daerah 

Banten bagian selatan dan bahkan menduduki ibu kota Kerajaan Pajajaran-Sunda di Pakwan pada tahun 1580 M. 

 

Kesultanan Banten terus berkembang dan menjadi salah satu pusat peradaban Islam di Nusantara. Sultan 

Ageng Tirtayasa, yang memimpin selama kurang lebih 21 tahun, membawa kesultanan Banten ke puncak kejayaan. 

Ia membangun keraton baru di Tirtayasa dan memperkuat sistem ekonomi, pertahanan, dan pertanian. Ia juga 

memiliki kekuatan militer yang besar, termasuk armada kapal yang dibuat dengan model Eropa, sehingga menjadi 

raja yang ditakuti Belanda pada masa itu. Namun, kesultanan Banten mulai mengalami kemunduran setelah 

pertikaian antara Sultan Ageng Tirtayasa dan putranya, Sultan Haji. Sultan Haji bersekongkol dengan Belanda dan 

menghancurkan peradaban yang telah dibangun ayahnya. Kesultanan Banten akhirnya runtuh pada abad ke-18, dan 

peran sultan dalam pemerintahan secara politik berkurang [13] 

 

Meskipun demikian, sejarah kesultanan Banten tetap menjadi bagian penting dari warisan budaya dan 

sejarah Indonesia. Peninggalan sejarah kesultanan Banten, seperti Benteng Speelwijck, Keraton Kaibon, Keraton 

Surosowan, dan Masjid Agung Banten, masih berdiri hingga saat ini dan menjadi simbol kebanggaan masyarakat 

Banten. 

 

Proses islamisasi di Banten menjadi titik awal terbentuknya sejarah peradaban Islam di sana. Pernikahan 

antara pedagang Islam dan putri adipati menjadi cara penting dalam penyebaran agama Islam. Perdagangan juga 

memainkan peran utama dalam penyebaran Islam di wilayah Nusantara. Pedagang dari wilayah Nusantara dan dari 

luar, terutama dari Gujarat dan Timur Tengah, bertemu dan berinteraksi, saling mempengaruhi, dan menyebarkan 

ajaran Islam di daerah pesisir. 

 

Kesultanan Banten terus berkembang dan menjadi salah satu pusat peradaban Islam di Nusantara. Sultan 

Maulana Hasanuddin mendirikan kerajaan di wilayah Banten pada tahun 1579, dan putranya, Maulana Yusuf, 

memperluas wilayah kekuasaan dan menjadikan Banten sebagai pusat perdagangan dan bisnis laut. Perdagangan 

terus berlangsung selama pemerintahan Maulana Yusuf, membuat Banten menjadi tempat barang dari seluruh dunia 

dikirim ke kerajaan pulau. Kesultanan Banten telah menjadi kota perdagangan dan bisnis laut, serta gudang 

penyimpanan barang pada abad ke-16-17 Masehi  

 

Perkembangan Islam di wilayah Banten juga sangat pesat, terutama sejak masa pemerintahan Sultan 

Maulana Hasanuddin. Dakwah yang menggunakan adat masyarakat membuat Islam lebih mudah diterima oleh warga 

setempat. Faktor keturunan atau ikatan perkawinan juga memperkuat penyebaran Islam di wilayah Banten. 

Peninggalan keraton-keraton di wilayah Banten, seperti Keraton Surosowan dan Keraton Kaibon, menjadi bukti 

kejayaan Kesultanan Banten. Keraton Surosowan merupakan pusat kesultanan Banten pada abad ke-16-19, 

sedangkan Keraton Kaibon menjadi kediaman resmi Sultan Syaffiudin. 

 

Masjid Agung Banten, yang dibangun oleh Sultan pada abad ke-16, menjadi salah satu peninggalan Islam 

yang paling penting di wilayah Banten. Masjid ini memiliki karakteristik unik dengan campuran bangunan Jawa, 

Cina, dan Belanda, serta menjadi simbol kejayaan Islam di wilayah Banten [14] 

 

Dengan demikian, peradaban Islam di Banten tidak hanya membawa perubahan agama, tetapi juga 

mempengaruhi berbagai aspek kehidupan masyarakat, termasuk budaya, ekonomi, dan politik. Wilayah Banten 

menjadi pusat perdagangan dan pelayaran utama di Pulau Jawa, yang memungkinkan pertukaran budaya dan agama 

dengan negara-negara asing. Kesultanan Banten memainkan peran penting dalam sejarah Nusantara, sebagai pusat 

kekuatan politik dan keagamaan yang memengaruhi perkembangan wilayah Banten dan sekitarnya. Agama Islam 

berkembang secara perlahan, menggantikan peran politik di wilayah Banten, dan memicu kemunculan Kesultanan 

Banten sebagai kerajaan Islam terkemuka di Nusantara. 

 

Islam dan Trasformasi Budaya Lokal 

Islamisasi budaya di Banten melahirkan sederet budaya khas Banten, seperti debus, seni bela diri tradisional 

yang menampilkan atraksi kekebalan tubuh terhadap benda tajam, dan dzikir mulud, perayaan Maulid Nabi 

Muhammad SAW dalam bentuk dzikir dan pembacaan sholawat. Budaya-budaya ini menjadi bagian integral dari 

identitas masyarakat Banten dan terus dilestarikan hingga saat ini. 



 Benies Husaeni1, Amaliah Kadir2Komarudin3, Ahmad Wahyudin4 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 5 Nomor 1, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v5i1.5756 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

323 

 

 

Debus, kesenian asli masyarakat Banten, memiliki sejarah yang kaya dan beragam. Ada beberapa versi 

tentang asal-usul debus, tetapi yang paling populer adalah bahwa debus diciptakan pada abad ke-16 pada masa 

pemerintahan Sultan Maulana Hasanuddin (1532-1570 M) sebagai salah satu cara untuk menyebarkan ajaran agama 

Islam [15]  

 

Debus berasal dari bahasa Arab yang berarti senjata tajam yang terbuat dari besi, dan dalam konteks 

kesenian, debus merujuk pada atraksi kekebalan tubuh terhadap benda tajam. Kesenian ini dipercaya dapat 

membangkitkan semangat para pejuang dalam melawan penjajah Belanda, terutama pada masa pemerintahan Sultan 

Ageng Tirtayasa (1651-1682). Ada juga versi lain yang menyebutkan bahwa debus berasal dari daerah Timur Tengah, 

yang dibawa oleh ulama penyebar agama Islam pada abad ke-13 Masehi. Versi lainnya menyebutkan bahwa debus 

berasal dari ajaran tarekat Rifa'iyah Nurrudin al-Raniry di Aceh, yang kemudian masuk ke Banten pada abad ke-16 

Masehi [16] 

 

Filosofi debus adalah "la haula wala Quwwata illa billah al-'aliyy al-adzhim", yang berarti tiada daya upaya 

melainkan karena Allah semata. Kesenian ini menjadi simbol kekuatan spiritual dan keberanian, serta menjadi bagian 

dari identitas masyarakat Banten. Debus telah menjadi warisan budaya yang berharga dan terus dilestarikan hingga 

saat ini. Atraksi debus yang menampilkan kekebalan tubuh terhadap benda tajam masih dipentaskan dalam berbagai 

acara dan festival, menjadi salah satu ciri khas kesenian Banten yang paling populer. 

 

Historiografi dan Perspektif Kritis 

Penulisan sejarah Banten dipengaruhi oleh beragam tradisi historiografi, mulai dari naskah tradisional seperti 

Babad Banten hingga karya sejarawan kolonial. Historiografi tradisional kerap memadukan fakta sejarah dengan 

unsur mitologis, sementara historiografi kolonial sering kali sarat kepentingan politik penjajah. Oleh karena itu, kajian 

kritis diperlukan untuk menempatkan sejarah Banten dalam perspektif yang lebih berimbang dan berorientasi pada 

sudut pandang masyarakat lokal. 

4.  Kesimpulan 

Perkembangan Islam di Banten: Sebuah Analisis Historis merupakan sebuah upaya untuk mendalami sejarah 

peradaban Islam di Banten, dengan tujuan untuk menemukan pengalaman dan pengetahuan baru yang dapat 

memperkaya wawasan tentang sejarah peradaban Islam di Banten. Melalui analisis historis, kita dapat melihat 

bagaimana Islam pertama kali diperkenalkan di Banten pada abad ke-16 oleh Sunan Gunung Jati, salah satu pendiri 

Kesultanan Cirebon. Sultan Maulana Hasanuddin (1532-1570 M) memainkan peran penting dalam penyebaran 

Islam di Banten, dengan menggunakan pendekatan damai dan toleran. Kesultanan Banten menjadi pusat peradaban 

Islam di Nusantara, dengan Sultan Ageng Tirtayasa (1651-1682 M) sebagai salah satu penguasa yang paling 

berpengaruh. Islam di Banten dipengaruhi oleh berbagai tradisi dan budaya, termasuk tradisi lokal, Arab, dan Persia. 

Debus, kesenian asli masyarakat Banten, menjadi salah satu contoh bagaimana Islam diadaptasi dan diintegrasikan 

ke dalam budaya lokal. Perkembangan Islam di Banten juga dipengaruhi oleh faktor-faktor seperti perdagangan, 

pernikahan, dan penyebaran agama oleh ulama dan pedagang. Dengan demikian, perkembangan Islam di Banten 

merupakan proses yang kompleks dan berlangsung selama beberapa abad, dengan pengaruh dari berbagai tradisi 

dan budaya. Warisan Islam di Banten masih dapat dilihat dalam bentuk arsitektur, kesenian, dan tradisi masyarakat, 

seperti Debus, Masjid Agung Banten, Keraton Surosowan, dan Keraton Kaibon. 

Referensi 

[1] A. Syafrizal, A. Thalib, and B. Umayah, “Sejarah islam nusantara”. 

[2] B. Husaeni, “Sejarah Pembinaan Hukum Islam di Enam Periode terhadap berbagai paradigma baru dalam kehidupan sebagai akibat 

kemajuan ilmu pengetahuan,” J. Faidatuna, vol. 3, no. 4, 2022. 
[3] B. E. inayati Nur`izzah, Solihah Dian, “Dalam Angka 2025,” 2025. 

[4] I. Nur, Provinsi BantenDalam Angka: Badan Pusat StatistikProvinsi Banten. Serang: BPS-Statistics Banten Province, 2025. 

[Online]. Available: https://banten.bps.go.id 
[5] M. R. Fadli, “Memahami desain metode penelitian kualitatif,” vol. 21, no. 1, pp. 33–54, 2021, doi: 10.21831/hum.v21i1. 

[6] I. Fistiyanti, “Lentera Pustaka : Jurnal Kajian Ilmu Perpustakaan , Informasi dan Kearsipan Lentera Pustaka : Jurnal Kajian Ilmu 

Perpustakaan , Informasi dan Kearsipan,” vol. 10, no. 2, pp. 160–176, 2024. 
[7] A. Mubayadi, siti, Awaliyah, Abdul Muhammad Aziz, Mu`ti, “Islamisasi banten: dinamika sejarah, budaya, dan politik dalam 

penyebaran islam di ujung barat jawa,” vol. 2, pp. 1–8, 2025. 

[8] C. Kusumajati, “Jurnal Literasi Indonesia ( JLI ),” vol. 1, no. 6, pp. 240–247, 2024. 
[9] H. A. Said, “ISLAM DAN BUDAYA DI BANTEN :,” vol. 10, pp. 109–138, 2016. 

[10] M. Ali, “Kebijakan Politik Pragmatis Strategis Maulana Hasanuddin Banten ( 1546-1570 ) terhadap Portugis,” vol. 7, no. 1, pp. 26–

37, 2022. 
[11] A. Wirdi, “Islam Sebagai Sistem Nilai Tradisi Lokal Banten,” vol. 2, no. 1, pp. 1130–1138, 2025. 



 Benies Husaeni1, Amaliah Kadir2Komarudin3, Ahmad Wahyudin4 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 5 Nomor 1, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v5i1.5756 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

324 

 

 

[12] T. R. Hardhi, M. N. Rokhman, and M. Pd, “DAKWAH SUNAN GUNUNG JATI DALAM PROSES ISLAMISASI Oleh : 

DAKWAH SUNAN GUNUNG JATI DALAM PROSES ISLAMISASI DI KESULTANAN CIREBON TAHUN 1479-1568,” 2014. 

[13] D. S. Anggraheni and H. Attamimi, “Perkembangan Kerajaan Islam di Banten pada Masa Sultan Ageng Tirtayasa dalam Aspek 
Politik dan Sosial,” vol. 7, no. 2, pp. 146–159. 

[14] M. Zulkarnaen et al., “Peran kesultanan banten terhadap perkembangan islam di wilayah banten,” vol. 3, pp. 15–19, 2023. 

[15] K. M. Hakiki, “Ketahanan Budaya di Era Modern : Analisis Antropologis Terhadap Tradisi Debus Banten,” vol. 9, no. 02, 2024. 
[16] M. T. Iman and K. A. Fitria, “Penerangan Eksistensi Debus sebagai Bentuk Autentisitas Budaya Banten : Suatu Pendekatan 

Hermeneutika,” vol. 10, no. 1, pp. 79–94, 2024, doi: 10.15408/ushuluna.v10i01.43255. 

 

 

 

 


