
 Filosofi dan Nilai-Nilai Dasar MSDM Islam: Studi Kasus Implementasi Di MIN 2 Batanghari 

12546 

 

 

 

Department of Digital Business  

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business  (RIGGS) 

Homepage: https://journal. ilmudata.co.id/index.php/RIGGS  

Vol.  4 No. 4 (2026) pp: 12546-12552 

P-ISSN: 2963-9298, e-ISSN: 2963-914X 

Filosofi dan Nilai-Nilai Dasar MSDM Islam: Studi Kasus Implementasi Di 

MIN 2 Batanghari 

1Jamilah, 2Repolinda, 3Ansori, 4Muhammad Yusup 
1,2,3,4 Universitas Islam Batang Hari (UNISBA) Jambi 

1ratujamilah95@gmail.com, 2repolindakaisah@gmail.com 3ansori1183@gmail.com, 4yusup9253@gmail.com. 

Abstrak  

Islamic human resource management (HRM) is fundamentally rooted in Qur’anic and Prophetic principles, viewing humans 

as khalifah fil ardh (vicegerents on earth) and ibadurrahman (servants of the Merciful) who embody core values of amanah 

(trustworthiness), ‘adl (justice), ihsan (excellence), syura (consultation), and rahmatan lil ‘alamin (mercy to all creation). This 

study explores the philosophy and foundational values of Islamic HRM through a qualitative descriptive case study at MIN 2 

Batanghari, examining their implementation in daily operations, teacher development, and organizational culture. Employing 

semi-structured in-depth interviews with 10 key informants (principal, teachers, administrative staff), non-participant 

observations of workplace interactions and decision-making processes, and document analysis of school policies and 

performance records (2023–2025), the research reveals consistent application of these principles. The khalifah fil ardh concept 

fosters accountability and leadership at every level, while ibadurrahman shapes humble, patient, and socially oriented 

behavior. Amanah ensures integrity in task execution, ‘adl guarantees fair distribution of responsibilities and rewards, ihsan 

drives excellence in performance, syura promotes inclusive decision-making, and rahmatan lil ‘alamin manifests in social 

support programs and community engagement. The findings demonstrate that grounding HRM in these Islamic values 

strengthens ethical work culture, teacher morale, retention, and character education, while effectively addressing challenges 

such as limited resources through spiritual commitment and collective consultation. This research contributes empirical 

insights from a local madrasah ibtidaiyah negeri, filling a gap in contextual studies on Islamic HRM in Indonesian primary 

Islamic education. 

 

Keywords: Islamic HRM Philosophy, Khalifah Fil Ardh, Ibadurrahman, Amanah, Syura, Rahmatan Lil ‘Alamin. 

 

1. Latar Belakang 

Manajemen Sumber Daya Manusia (MSDM) dalam perspektif Islam memiliki dimensi filosofis yang mendalam, 

berbeda dari pendekatan sekuler yang lebih berorientasi pada efisiensi dan produktivitas. Islam memandang 

manusia sebagai khalifah fil ardh (wakil Allah di bumi) sebagaimana disebutkan dalam QS. Al-Baqarah ayat 30: 

“Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi.” Konsep ini menempatkan setiap 

individu sebagai pemimpin yang bertanggung jawab mengelola sumber daya dengan penuh amanah, kompetensi, 

dan keadilan, bukan sekadar faktor produksi (Sinaga, 2019; Al-Ghazali, 2000). Selain itu, konsep ibadurrahman 

(hamba Allah yang berakhlak mulia) dalam QS. Al-Furqan ayat 63–77 menggambarkan karakter ideal: rendah 

hati, sabar, menjauhi kesia-siaan, dan berorientasi pada kebaikan sosial. Kedua konsep ini menjadi landasan utama 

MSDM Islami, di mana pengembangan SDM tidak hanya meningkatkan kinerja, tetapi juga membentuk insan 

berakhlak mulia yang mengabdi kepada Allah (Al-Qardhawi, 1997; Syafi’i Antonio, 2011). 

Nilai-nilai dasar seperti amanah (kepercayaan dan tanggung jawab), ‘adl (keadilan), ihsan (kesempurnaan dalam 

bekerja), syura (musyawarah), dan rahmatan lil ‘alamin (rahmat bagi semesta) menjadi pilar praktik MSDM 

Islami. Amanah menuntut integritas dalam setiap tugas (QS. An-Nisa: 58), ‘adl mengharuskan distribusi hak secara 

adil tanpa diskriminasi (QS. An-Nahl: 90), ihsan mendorong kerja terbaik seolah diawasi Allah (QS. Al-Baqarah: 

195), syura mempromosikan partisipasi dalam pengambilan keputusan (QS. Asy-Syura: 38), dan rahmatan lil 

‘alamin menjadikan organisasi sebagai sarana kebaikan bagi semua (Ahmad, 2018; Latief & Abubakar, 2025). 

Dalam konteks pendidikan Islam, nilai-nilai ini relevan karena guru dan tenaga kependidikan adalah teladan akhlak 

bagi siswa, sebagaimana ditegaskan dalam hadis Nabi SAW bahwa “sebaik-baik kalian adalah yang paling baik 

akhlaknya” (Al-Ghazali, 2000; Pratama & Khaidarmansyah, 2024). 

Di lembaga pendidikan Islam seperti madrasah, penerapan filosofi MSDM Islami telah menunjukkan hasil positif 

dalam membangun budaya kerja yang berintegritas. Di MIN 2 Batanghari, konsep khalifah fil ardh diterapkan 

https://journal.ilmudata.co.id/index.php/RIGGS
mailto:ratujamilah95@gmail.com
mailto:repolindakaisah@gmail.com
mailto:ansori1183@gmail.com
mailto:yusup9253@gmail.com


 1Jamilah, 2Repolinda, 3Ansori, 4Muhammad Yusup 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5746 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

12547 

 

 

melalui keteladanan kepala madrasah sebagai pemimpin yang amanah, sementara ibadurrahman tercermin dalam 

sikap guru yang tawadhu’ dan saling mendukung. Nilai amanah terlihat dalam pengelolaan tugas guru yang tepat 

waktu dan transparan, ‘adl dalam pembagian jam mengajar dan penghargaan prestasi, ihsan dalam persiapan 

pembelajaran yang teliti, syura dalam rapat mingguan untuk keputusan bersama, dan rahmatan lil ‘alamin melalui 

program bantuan siswa kurang mampu. Hasilnya, budaya kerja harmonis, tingkat retensi guru tinggi, dan evaluasi 

kinerja tahunan menunjukkan peningkatan 20–25% (berdasarkan observasi awal). 

Meskipun demikian, implementasi filosofi MSDM Islami di madrasah masih menghadapi tantangan umum, seperti 

kurangnya integrasi nilai secara sistematis dalam SOP, pelatihan rutin, dan adaptasi dengan tuntutan era digital. 

Di tingkat nasional, kasus-kasus pelanggaran etika (seperti nepotisme atau ketidakadilan) masih terjadi di lembaga 

pendidikan (Mu‘aafi, 2024; Pratiwi et al., 2025). Di wilayah Jambi seperti Batanghari, madrasah negeri seperti 

MIN 2 menghadapi keterbatasan sumber daya, tetapi komitmen terhadap nilai Islami tinggi. Literatur tentang 

MSDM Islami sudah cukup kaya, termasuk kajian Al-Qardhawi (1997) tentang etika ekonomi Islam, Sinaga 

(2019) tentang MSDM perspektif Islam, Ahmad (2018) tentang etika manajemen Islami, Latief & Abubakar 

(2025) tentang nilai Qur’ani dalam etos kerja, Pratama & Khaidarmansyah (2024) tentang Islamic work ethic, dan 

Lisbet et al. (2024) tentang leadership Islami. 

Namun, penelitian empiris yang secara spesifik mengkaji bagaimana filosofi khalifah fil ardh, ibadurrahman, dan 

nilai dasar tersebut diterapkan di madrasah ibtidaiyah negeri tingkat lokal masih sangat terbatas, terutama di 

wilayah Jambi seperti Kabupaten Batanghari. Sebagian besar studi bersifat normatif atau fokus pada organisasi 

bisnis, lembaga negeri besar, atau madrasah swasta (misalnya studi kasus di perusahaan syariah atau universitas 

Islam), sehingga belum memberikan gambaran kontekstual tentang praktik di madrasah negeri dengan sumber 

daya terbatas namun komitmen tinggi terhadap nilai Islami (Halik et al., 2024; Bahtiyar, 2024; Mahardhika et al., 

2025). 

Penelitian ini relevan untuk mengisi kesenjangan tersebut dengan menganalisis filosofi dan nilai dasar MSDM 

Islam melalui studi kasus di MIN 2 Batanghari. Penelitian ini mengeksplorasi implementasi konsep khalifah fil 

ardh dan ibadurrahman, integrasi nilai amanah, ‘adl, ihsan, syura, dan rahmatan lil ‘alamin dalam operasional 

sehari-hari, dampaknya terhadap budaya kerja dan pengembangan guru, serta strategi penguatan berkelanjutan. 

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi empiris lokal dan rekomendasi praktis bagi 

pengelola madrasah, pengawas Kemenag, serta pengembangan kebijakan MSDM pendidikan Islam di tingkat 

daerah. 

2. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain deskriptif studi kasus. Pendekatan kualitatif 

dipilih untuk memperoleh pemahaman mendalam, kontekstual, dan holistik tentang filosofi serta nilai-nilai dasar 

MSDM Islam dalam praktik sehari-hari (Sugiyono, 2020). Studi kasus sesuai untuk mengeksplorasi fenomena 

kompleks dalam konteks nyata dengan batasan spesifik (Yin, 2018). 

Lokasi penelitian adalah MIN 2 Batanghari, Kabupaten Batanghari, Provinsi Jambi. Pemilihan lokasi dilakukan 

secara purposive sampling dengan kriteria: (1) madrasah negeri aktif menerapkan nilai-nilai Islami dalam 

pengelolaan SDM, (2) memiliki struktur organisasi yang mencakup kepala madrasah, guru, dan staf TU, (3) 

bersedia memberikan akses penuh untuk wawancara, observasi, dan dokumen, serta (4) mewakili madrasah 

ibtidaiyah negeri dengan komitmen tinggi terhadap budaya Islami meskipun sumber daya terbatas. 

Subjek/informan penelitian berjumlah 10 orang, dipilih purposive berdasarkan peran langsung dalam pengelolaan 

SDM: 1 kepala madrasah, 1 wakil kepala, 5 guru senior, 2 guru baru, dan 1 staf TU. Teknik pengumpulan data 

meliputi: 

1. Wawancara mendalam semi-terstruktur (durasi 45–90 menit per informan) untuk menggali pemahaman 

dan implementasi filosofi khalifah fil ardh, ibadurrahman, serta nilai amanah, ‘adl, ihsan, syura, dan 

rahmatan lil ‘alamin dalam operasional harian. 

2. Observasi non-partisipan terhadap interaksi kerja sehari-hari, rapat musyawarah, dan kegiatan pembinaan 

guru (minimal 4 sesi) untuk melihat penerapan nilai-nilai tersebut secara langsung. 

3. Analisis dokumen (kebijakan sekolah, catatan rapat, laporan kinerja guru, program pembinaan, dan 

dokumen evaluasi tahunan 2023–2025) untuk triangulasi temuan. 

Analisis data dilakukan secara interaktif mengikuti model Miles dan Huberman (2014): (1) reduksi data (seleksi, 

fokus, simplifikasi), (2) penyajian data (matriks tema, jaringan hubungan, narasi), dan (3) penarikan 



 1Jamilah, 2Repolinda, 3Ansori, 4Muhammad Yusup 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5746 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

12548 

 

 

kesimpulan/verifikasi. Analisis dimulai paralel dengan pengumpulan data untuk mengidentifikasi pola utama 

seperti tingkat integrasi nilai, dampak terhadap budaya kerja, dan strategi penguatan. 

Keabsahan data dijaga melalui: 

Keabsahan data dijaga melalui: 

1) Triangulasi sumber (wawancara, observasi, dokumen) dan teknik (cross-check antar metode). 

2) Member checking (konfirmasi hasil kepada informan kunci). 

3) Peer debriefing (diskusi dengan kolega peneliti untuk mengurangi bias peneliti). 

Etika penelitian ditegakkan dengan informed consent tertulis dari setiap informan, jaminan kerahasiaan identitas, 

dan penggunaan data semata-mata untuk tujuan akademik. 

3.  Hasil dan Diskusi 

3.1. Konsep Khalifah fil Ardh: Fondasi Filosofis MSDM Islam 

Konsep khalifah fil ardh merupakan prinsip sentral dalam filosofi MSDM Islam. Al-Qur’an menyatakan: “Dan 

(ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang 

khalifah di muka bumi...” (QS. Al-Baqarah: 30). 

Ayat ini menegaskan bahwa manusia bukan sekadar entitas ekonomi atau pelaku kerja, melainkan wakil Allah di 

bumi yang dibekali akal, kehendak bebas, dan tanggung jawab moral. Dalam konteks MSDM, konsep ini 

mengimplikasikan bahwa setiap individu dalam organisasi termasuk pemimpin madrasah, guru, dan tenaga 

kependidikan memiliki peran kepemimpinan minimal atas domain tugasnya masing-masing. Hal ini mengubah 

orientasi manajemen dari pengendalian tenaga kerja menjadi pembinaan potensi khalifah yang holistik (Sinaga, 

2019; Al-Qardhawi, 1997). 

Konsep khalifah fil ardh tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga memiliki implikasi manajerial yang signifikan. 

Ia menuntut keseimbangan antara kompetensi teknis (fathanah) dan integritas moral (amanah), sehingga MSDM 

Islami tidak terfokus semata pada pencapaian target organisasi, melainkan pada pembentukan individu yang 

bertanggung jawab secara akhirat. Pendekatan ini menghasilkan motivasi intrinsik yang lebih kuat dibandingkan 

model reward eksternal konvensional, karena akuntabilitas tertinggi berada pada Allah SWT, bukan pada sistem 

evaluasi manusiawi (Latief & Abubakar, 2025). 

Hadis Nabi Muhammad SAW memperkuat dimensi ini: “Sesungguhnya Allah mencintai apabila seseorang 

bekerja, maka hendaklah ia menyempurnakannya (itqan).” (HR. Al-Baihaqi, Syu’ab al-Iman, No. 5313). 

Hadis tersebut menekankan bahwa khalifah tidak cukup dengan amanah jabatan, melainkan harus diwujudkan 

melalui kesempurnaan kerja (itqan). Dalam MSDM Islam, ini berarti sistem rekrutmen, penempatan, dan 

pengembangan harus mengintegrasikan aspek kompetensi dan akhlak secara simultan. Tanpa itqan, amanah 

berisiko menjadi formalitas; tanpa amanah, itqan dapat disalahgunakan untuk kepentingan pribadi. Oleh karena 

itu, madrasah perlu merancang mekanisme evaluasi dan pembinaan yang seimbang, bukan hanya berbasis kinerja 

kuantitatif, tetapi juga kualitas moral dan spiritual (Bahtiyar, 2024; Halik et al., 2024). 

Dibandingkan dengan teori kepemimpinan Barat seperti transformational leadership yang menekankan inspirasi 

dan visi, konsep khalifah fil ardh menambahkan dimensi akuntabilitas transendental dan tanggung jawab akhirat 

yang lebih komprehensif (Pratama & Khaidarmansyah, 2024). Studi empiris menunjukkan bahwa organisasi yang 

mengadopsi pendekatan ini cenderung memiliki tingkat integritas, retensi SDM, dan kesejahteraan karyawan yang 

lebih tinggi (Ahmad, 2018; Syafi’i Antonio, 2011). 

Guru yang memahami dirinya sebagai khalifah cenderung lebih sabar, inovatif, dan berorientasi pada 

perkembangan holistik siswa, bukan hanya penyelesaian kurikulum. Pada tingkat organisasi, konsep ini mencegah 

eksploitasi SDM karena setiap keputusan harus mempertimbangkan kemaslahatan bersama dan akuntabilitas 

ilahiah. 

3.2. Konsep Ibadurrahman: Karakter Ideal sebagai Fondasi Budaya Kerja MSDM Islam 

Konsep ibadurrahman, sebagaimana diuraikan dalam QS. Al-Furqan ayat 63–77, menggambarkan karakter hamba 

Allah yang sejati: berjalan dengan rendah hati di bumi, menjawab salam dengan lebih baik, menjauhi kesia-siaan, 

beribadah dengan khusyuk, dan senantiasa berorientasi pada kebaikan sosial. Dalam kerangka MSDM Islam, 



 1Jamilah, 2Repolinda, 3Ansori, 4Muhammad Yusup 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5746 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

12549 

 

 

konsep ini menjadi blueprint karakter SDM yang diharapkan, di mana setiap individu tidak hanya dituntut 

kompeten secara teknis, melainkan juga memiliki akhlak mulia yang mencerminkan ketundukan kepada Allah. 

Ayat-ayat tersebut menegaskan bahwa ibadurrahman bukan sekadar deskripsi spiritual, melainkan model perilaku 

organisasional yang holistik. Rendah hati (tawadhu’) mencegah sikap sombong dan hierarki yang kaku, kesabaran 

menghadapi tekanan kerja, dan kepedulian sosial mengubah organisasi menjadi sarana rahmat bagi anggota dan 

masyarakat. Dalam konteks madrasah, konsep ini mengubah hubungan kerja dari kompetisi menjadi kolaborasi 

berbasis akhlak, sehingga meningkatkan kohesi tim dan mengurangi konflik interpersonal (Al-Qardhawi, 1997; 

Latief & Abubakar, 2025). 

Dalam MSDM Islam, implikasinya adalah pembentukan budaya kerja yang menyerupai keluarga: saling 

menghormati, mendukung, dan mengingatkan dalam kebaikan. Ini menciptakan lingkungan yang tidak hanya 

produktif, tetapi juga penuh berkah dan berkelanjutan, karena akhlak menjadi pengikat yang lebih kuat daripada 

aturan formal (Sinaga, 2019; Halik et al., 2024). 

Dibandingkan dengan konsep human resource development Barat yang menekankan self-actualization (Maslow) 

atau emotional intelligence (Goleman), ibadurrahman menambahkan dimensi ketundukan ilahiah dan orientasi 

akhirat yang lebih komprehensif. Studi empiris menunjukkan bahwa organisasi yang mengadopsi nilai ini memiliki 

tingkat kepuasan kerja, retensi, dan etika yang lebih tinggi (Pratama & Khaidarmansyah, 2024; Bahtiyar, 2024). 

Guru yang mengamalkan ibadurrahman cenderung lebih sabar, empati, dan berorientasi pada pembentukan 

karakter siswa secara holistik, bukan hanya transfer pengetahuan. Pada tingkat organisasi, konsep ini mencegah 

budaya toksik, karena setiap interaksi harus mencerminkan sifat hamba Allah yang penuh rahmat. 

3.3. Nilai Amanah: Fondasi Integritas dan Kepercayaan dalam MSDM Islam 

Nilai amanah merupakan pilar utama dalam filosofi MSDM Islam, sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an: 

“Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanat kepada yang berhak menerimanya, dan apabila 

kamu menetapkan hukum di antara manusia hendaklah kamu menetapkannya dengan adil...” (QS. An-Nisa: 58). 

Ayat ini menegaskan bahwa amanah bukan hanya kewajiban penyampaian hak secara fisik, melainkan tanggung 

jawab moral yang mencakup integritas, kejujuran, dan akuntabilitas mutlak. Dalam kerangka MSDM Islam, 

amanah mengharuskan setiap individu pemimpin madrasah, guru, maupun staf menjalankan tugas dengan penuh 

tanggung jawab, menjaga kerahasiaan, menghindari penyalahgunaan wewenang, serta mengelola sumber daya 

secara transparan dan jujur. Nilai ini berfungsi sebagai mekanisme kontrol internal yang lebih kuat daripada 

pengawasan eksternal, karena didasarkan pada kesadaran bahwa setiap tindakan akan dimintai 

pertanggungjawaban di hadapan Allah SWT. 

Dalam MSDM Islam, prinsip ini mengimplikasikan perlunya pendekatan ishlah (perbaikan) bagi pelaku kesalahan, 

bukan hanya sanksi pemutusan hubungan kerja. Pendekatan ini mencerminkan keseimbangan antara penegakan 

keadilan dan upaya pemulihan, sehingga organisasi tetap mempertahankan SDM yang berpotensi sambil menjaga 

integritas keseluruhan. 

Dibandingkan dengan konsep fiduciary duty dalam manajemen Barat yang bersifat legal-kontraktual, nilai amanah 

dalam MSDM Islam memiliki dimensi transendental dan akhirat-oriented. Akibatnya, MSDM Islami cenderung 

menghasilkan tingkat kepatuhan etis yang lebih tinggi dalam jangka panjang, karena pengawasannya tidak terbatas 

pada ruang dan waktu organisasi, melainkan mencakup akuntabilitas ilahiah. Studi empiris menunjukkan bahwa 

organisasi yang mengadopsi nilai ini memiliki tingkat integritas, retensi SDM, dan kesejahteraan karyawan yang 

lebih tinggi. 

Nilai amanah menjadikan madrasah sebagai lembaga yang dapat dipercaya oleh masyarakat, karena guru dan staf 

tidak hanya mengajar ilmu, tetapi juga menjaga amanah pendidikan anak bangsa. Hal ini menciptakan ekosistem 

kerja yang bebas dari kecurigaan dan manipulasi, sehingga energi organisasi dapat difokuskan pada misi 

pendidikan, bukan pada pengawasan berlebihan atau konflik internal. 

3.4. Nilai ‘Adl dan Ihsan: Keadilan yang Disempurnakan dengan Kesempurnaan 

Nilai ‘adl (keadilan) dan ihsan (kesempurnaan/kebaikan) merupakan dua pilar yang saling melengkapi dalam 

filosofi MSDM Islam. Al-Qur’an menyatakan dengan tegas: “Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil 

dan berbuat kebajikan...” (QS. An-Nahl: 90). 

Ayat ini menempatkan ‘adl sebagai kewajiban dasar yang harus ditegakkan dalam segala aspek kehidupan, 

termasuk pengelolaan sumber daya manusia. Keadilan dalam MSDM mencakup distribusi hak dan kewajiban 

secara proporsional dan transparan: pembagian beban kerja, upah, promosi, serta penghargaan prestasi harus bebas 



 1Jamilah, 2Repolinda, 3Ansori, 4Muhammad Yusup 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5746 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

12550 

 

 

dari favoritisme, nepotisme, atau diskriminasi. Namun Islam tidak berhenti pada keadilan formal; ia 

menyempurnakannya dengan ihsan, sebagaimana ditegaskan dalam hadis Nabi Muhammad SAW: “Sesungguhnya 

Allah mencintai apabila seseorang bekerja, maka hendaklah ia menyempurnakannya (itqan).” (HR. Al-Baihaqi). 

Kombinasi ‘adl dan ihsan menciptakan sistem MSDM yang adil sekaligus berkualitas tinggi. ‘Adl menjamin hak 

setiap individu terpenuhi tanpa kecurangan, sehingga mencegah ketidakpuasan, konflik internal, dan turnover 

tinggi. Sementara ihsan mendorong setiap anggota organisasi—termasuk guru dan staf—untuk bekerja dengan 

standar terbaik, bukan hanya memenuhi minimum kewajiban. Dalam konteks madrasah, ini berarti guru tidak 

hanya menyelesaikan jam mengajar, tetapi memberikan pembelajaran yang optimal, penuh empati, dan 

berorientasi pada pembentukan karakter siswa. Pendekatan ini menghasilkan organisasi yang stabil secara 

struktural (karena adil) dan unggul secara kinerja (karena ihsan), sehingga menciptakan keunggulan kompetitif 

yang berkelanjutan (Ahmad, 2018; Latief & Abubakar, 2025). 

Dari perspektif teoritis, nilai ‘adl dan ihsan dalam MSDM Islam memiliki kesamaan dengan konsep organizational 

justice (distributive, procedural, interactional) dalam teori Barat, namun dengan perbedaan mendasar: keadilan 

Barat bersifat hukum dan prosedural, sedangkan ‘adl dan ihsan dalam Islam bersifat moral-transendental dan 

diukur dengan standar ilahiah. Akibatnya, MSDM Islami cenderung menghasilkan kepuasan kerja yang lebih 

dalam dan berkelanjutan, karena keadilan tidak hanya dirasakan, tetapi juga diyakini sebagai bagian dari ibadah 

(Bahtiyar, 2024; Halik et al., 2024). 

Nilai ‘adl menjamin bahwa setiap guru dan staf merasa dihargai secara adil, sehingga meningkatkan motivasi dan 

loyalitas. Nilai ihsan mendorong inovasi pembelajaran, peningkatan kualitas proses pendidikan, dan pembentukan 

generasi yang tidak hanya cerdas, tetapi juga berakhlak mulia. Kombinasi keduanya menciptakan madrasah 

sebagai lembaga yang tidak hanya efisien, tetapi juga bermartabat dan penuh berkah. 

3.5. Nilai Syura: Prinsip Partisipasi dan Pengambilan Keputusan Kolektif dalam MSDM Islam 

Nilai syura (musyawarah) merupakan salah satu prinsip fundamental dalam MSDM Islam, sebagaimana 

ditegaskan dalam Al-Qur’an: “Dan uruslah (mereka) dengan musyawarah. Kemudian apabila kamu telah 

membulatkan tekad, maka bertawakallah kepada Allah. Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang 

bertawakal kepada-Nya.” (QS. Asy-Syura: 38). 

Ayat ini tidak hanya menempatkan syura sebagai metode pengambilan keputusan, tetapi juga sebagai proses 

pembentukan komitmen kolektif yang diikuti dengan tawakal. Dalam konteks MSDM Islam, syura mengubah 

paradigma kepemimpinan dari otoriter menjadi partisipatif, di mana setiap anggota organisasi termasuk guru, staf, 

dan bahkan perwakilan siswa/orang tua dalam konteks madrasah memiliki ruang untuk menyampaikan pandangan 

sebelum keputusan diambil. Prinsip ini menjamin bahwa keputusan organisasi tidak bersifat top-down semata, 

melainkan lahir dari dialog yang inklusif, sehingga meningkatkan rasa memiliki (sense of ownership) dan 

mengurangi resistensi terhadap perubahan. 

Sintesis peneliti: Syura dalam MSDM Islam bukan sekadar prosedur formal, melainkan mekanisme pembentukan 

harmoni sosial dan akuntabilitas bersama. Dengan melibatkan berbagai pihak, syura mencegah kesalahan 

pengambilan keputusan yang disebabkan oleh keterbatasan perspektif pemimpin tunggal, sekaligus memperkuat 

legitimasi keputusan di mata anggota organisasi. Dalam praktik madrasah, penerapan syura dapat terlihat dalam 

rapat perencanaan tahunan, pembagian tugas, atau penyusunan program ekstrakurikuler, di mana suara guru dan 

staf didengar secara proporsional. Pendekatan ini tidak hanya meningkatkan kualitas keputusan, tetapi juga 

membangun budaya kerja yang kooperatif dan berbasis kepercayaan, karena setiap individu merasa dihargai 

sebagai bagian dari proses (Al-Qardhawi, 1997; Sinaga, 2019). 

Dalam MSDM Islam, implikasinya adalah bahwa keputusan yang diambil melalui musyawarah memiliki dimensi 

spiritual yang lebih tinggi dibandingkan keputusan unilateral. Hal ini menciptakan komitmen kolektif yang lebih 

kuat, karena setiap anggota merasa bertanggung jawab atas hasil keputusan bersama. Berbeda dengan model 

decision-making Barat seperti consensus building yang sering terhambat oleh konflik kepentingan, syura dalam 

Islam didasarkan pada prinsip keikhlasan dan tawakal, sehingga lebih efektif dalam mencapai kesepakatan yang 

berkelanjutan (Latief & Abubakar, 2025; Halik et al., 2024). 

Dari perspektif teoritis, syura memiliki kesamaan dengan konsep participatory management dalam teori organisasi 

modern, namun dengan perbedaan mendasar: participatory management Barat berfokus pada efisiensi dan 

motivasi, sedangkan syura dalam MSDM Islam berorientasi pada keadilan, keikhlasan, dan petunjuk Ilahi. 

Akibatnya, organisasi yang menerapkan syura cenderung memiliki tingkat kohesi sosial, kepuasan kerja, dan 

adaptabilitas yang lebih tinggi dalam jangka panjang (Bahtiyar, 2024; Pratama & Khaidarmansyah, 2024). 



 1Jamilah, 2Repolinda, 3Ansori, 4Muhammad Yusup 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5746 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

12551 

 

 

Nilai syura menjadikan madrasah sebagai lembaga yang demokratis secara Islami, di mana guru dan staf tidak 

hanya pelaksana kebijakan, tetapi juga mitra dalam merumuskan visi dan misi pendidikan. Hal ini meningkatkan 

inovasi, mengurangi resistensi terhadap perubahan, dan memperkuat rasa tanggung jawab kolektif terhadap 

kualitas pendidikan serta pembentukan karakter siswa. 

3.6. Integrasi Nilai Amanah, ‘Adl, Ihsan, Syura, dan Rahmatan lil ‘Alamin dalam Praktik Manajemen Sumber 

Daya Manusia Islami 

Integrasi kelima nilai inti tersebut membentuk kerangka kerja MSDM Islami yang sistematis, koheren, dan 

memiliki daya saing normatif serta empiris dibandingkan paradigma sekuler yang berorientasi materialistik. 

Amanah (kepercayaan dan tanggung jawab) berfungsi sebagai fondasi integritas organisasional. Nilai ini menuntut 

pelaksanaan tugas dengan akuntabilitas penuh dan transparansi, sebagaimana ditegaskan dalam QS. An-Nisa: 58. 

Sinaga (2019) menegaskan bahwa amanah merupakan mekanisme pencegahan penyalahgunaan wewenang dalam 

proses rekrutmen, pengawasan, dan pengelolaan aset SDM. 

Amanah merupakan faktor penentu utama yang mengendalikan tingkat integritas dan keberlanjutan kepercayaan 

internal organisasi; tanpa penerapan konsisten, sistem MSDM berisiko degenerasi menjadi formalitas administratif 

semata. 

‘Adl (keadilan) menjamin distribusi hak, kewajiban, dan peluang secara proporsional dan bebas bias. Prinsip ini 

ditegaskan dalam QS. An-Nahl: 90 sebagai perintah ilahi yang mutlak. Ahmad (2018) menyimpulkan bahwa 

penerapan ‘adl menciptakan motivasi intrinsik yang lebih kuat dan mengurangi potensi konflik struktural. 

Sintesis peneliti: ‘Adl merupakan pemicu krusial terhadap stabilitas retensi dan kepuasan kerja; ketidakadilan yang 

terakumulasi menjadi penyebab utama turnover tinggi di organisasi yang mengabaikan prinsip ini. 

Ihsan (kesempurnaan dalam beramal) mengorientasikan kinerja pada standar itqan (kesempurnaan) yang didasari 

kesadaran pengawasan ilahi. Hal ini selaras dengan hadis Nabi SAW tentang menyempurnakan pekerjaan (HR. 

Al-Baihaqi).Pratama dan Khaidarmansyah (2024) mengidentifikasi ihsan sebagai penggerak utama continuous 

improvement dan peningkatan kualitas kerja secara berkelanjutan. Ihsan merupakan sumber motivasi intrinsik 

terkuat yang menghasilkanpeningkatan performa organisasional; orientasi akhirat ini memberikan ketahanan 

psikologis yang tidak dimiliki model reward ekstrinsik sekuler. 

Syura (musyawarah) mempromosikan pengambilan keputusan yang inklusif dan partisipatif. QS. Asy-Syura: 38 

menjadikan musyawarah sebagai ciri khas pengelolaan urusan orang beriman. Halik et al. (2024) menemukan 

bahwa syura secara signifikan meningkatkan rasa kepemilikan dan mengurangi resistensi terhadap perubahan 

kebijakan. Syura merupakan elemen paling efektif dalam mencapai  kohesi tim dan keberhasilan implementasi 

kebijakan; pengabaian prinsip ini sering menjadi akar resistensi tersembunyi di tingkat operasional. 

Rahmatan lil ‘Alamin (rahmat bagi seluruh alam) mengarahkan MSDM agar tidak hanya berorientasi pada 

keuntungan internal, melainkan juga memberikan manfaat sosial, ekologis, dan kemanusiaan yang luas. Latief dan 

Abubakar (2025) menegaskan bahwa prinsip ini mengubah paradigma organisasi dari profit-driven menjadi 

blessing-oriented yang berkelanjutan. Rahmatan lil ‘alamin merupakan nilai penutup strategis yang menjamin 

daya tarik talenta, loyalitas stakeholder, dan keberlanjutan jangka panjang; tanpa dimensi ini, organisasi Islami 

berisiko kehilangan legitimasi spiritual dan sosial. 

4.  Kesimpulan 

Filosofi dan nilai-nilai dasar MSDM Islam, yang berpijak pada konsep khalifah fil ardh dan ibadurrahman serta 

nilai-nilai inti amanah, ‘adl, ihsan, syura, dan rahmatan lil ‘alamin, merupakan landasan kokoh yang membedakan 

manajemen sumber daya manusia dalam perspektif Islam dari pendekatan sekuler. Konsep khalifah fil ardh 

menempatkan setiap individu sebagai pemimpin yang bertanggung jawab secara moral dan akhirat, sehingga 

mengubah orientasi kerja dari transaksional menjadi amanah ilahiah. Konsep ibadurrahman membentuk karakter 

SDM yang tawadhu’, sabar, dan berorientasi pada kebaikan sosial, menciptakan budaya kerja yang harmonis dan 

penuh rahmat. Nilai amanah menjadi jaminan integritas dan kepercayaan, ‘adl menegakkan keadilan dalam 

distribusi hak dan kewajiban, ihsan mendorong kesempurnaan kerja sebagai bentuk ibadah, syura memastikan 

partisipasi kolektif dalam pengambilan keputusan, dan rahmatan lil ‘alamin menjadikan organisasi sebagai sarana 

kebaikan universal. Integrasi nilai-nilai ini tidak hanya meningkatkan produktivitas dan profesionalisme, tetapi 

juga membentuk SDM yang berakhlak mulia, bertanggung jawab, dan berkontribusi pada kemaslahatan umat. 

Secara keseluruhan, filosofi MSDM Islam menawarkan paradigma manajemen yang holistik, transendental, dan 

berkelanjutan, yang mampu mengatasi berbagai tantangan etis dan organisasional di era modern. Penerapan nilai-



 1Jamilah, 2Repolinda, 3Ansori, 4Muhammad Yusup 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5746 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

12552 

 

 

nilai ini dalam lembaga pendidikan Islam, khususnya madrasah, tidak hanya memperkuat kualitas SDM, tetapi 

juga mewujudkan visi pendidikan sebagai proses pembentukan insan kamil yang siap menjadi khalifah di bumi. 

Referensi 

1. Ahmad, A. (2018). Etika bisnis dan manajemen dalam Islam. Pustaka Setia. 

2. Al-Baihaqi. Syu’ab al-Iman, No. 5313. 

3. Al-Qardhawi, Y. (1997). Norma dan etika ekonomi Islam. Gema Insani. 

4. Al-Qur’an al-Karim. Surah Al-Baqarah [2]:30. Al-Qur’an al-Karim. Surah Al-Furqan [25]:63–77. Al-Qur’an al-Karim. Surah An-Nisa 
[4]:58. Al-Qur’an al-Karim. Surah An-Nahl [16]:90. Al-Qur’an al-Karim. Surah Asy-Syura [42]:38. 

5. Bahtiyar, K. D. (2024). Analisis peran authentic leadership, Islamic leadership dan Islamic work ethics terhadap kinerja karyawan 

melalui employee engagement (Studi empiris pada BMT yang tergabung dalam PBMTI MPD Kota Semarang) [Disertasi doktor]. 
Universitas Islam Sultan Agung Semarang. 

6. Halik, A. C., Abubakar, A., & Irham, M. (2024). Mewujudkan etos kerja Islami: Implementasi nilai-nilai Al-Qur’an dalam budaya 

organisasi modern. J-CEKI: Jurnal Cendekia Ilmiah, 3(5), 5148–5160. 
7. Latief, A. M., & Abubakar, A. (2025). Qur’anic values as the foundation of Islamic work ethic: A thematic study on the concepts of 

‘amal, amanah, and istiqāmah. Tadbir: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 13(3), 713–725. 

8. Lisbet, Z. T., Judijanto, L., Ginanjar, R., Adnanti, W. A., Butarbutar, M., & Harto, B. (2024). Friendly leadership: Membangun koneksi 
dan kolaborasi di tempat kerja. PT Sonpedia Publishing Indonesia. 

9. Mahardhika, R. H., Sariwulan, T., & Fauzi, A. (2025). Green HRM, integrity of public sector civil servants: A systematic review. 

International Student Conference on Business, Education, Economics, Accounting, and Management (ISC-BEAM), 4(2). 
10. Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods sourcebook (3rd ed.). Sage Publications. 

11. Mu‘aafi, D. (2024). Jejak nepotisme: Mengurai benang kusut ketidakadilan. Jejak Pustaka. 

12. Pratama, S., & Khaidarmansyah, K. (2024). Peran Islamic Work Ethic (IWE) dalam dunia profesional kontemporer: Literatur tiga 
negara mayoritas Muslim. Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam, 25(1), 143–164. 

13. Pratiwi, T. D., Salman, R., & Ristawati, R. (2025). Perlindungan hukum Aparatur Sipil Negara sebagai saksi pengadu terhadap dugaan 
pelanggaran kode etik. Cakrawala: Jurnal Litbang Kebijakan, 19(1), 23–33. 

14. Sinaga, H. (2019). Manajemen sumber daya manusia dalam perspektif Islam. RajaGrafindo Persada. 

15. Sugiyono. (2020). Metode penelitian kualitatif. Alfabeta. 
16. Syafi’i Antonio, M. (2011). Ensiklopedia leadership dan manajemen Muhammad SAW. Tazkia Publishing. 
17. Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods (6th ed.). Sage Publications. 

 


