Department of Digital Business

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS)
Homepage: https://journal.ilmudata.co.id/index.php/RIGGS

Vol. 4 No. 4 (2026) pp: 12546-12552

UNIVERSITAS

PARLAWAN P-ISSN: 2963-9298, e-ISSN: 2963-914X

Filosofi dan Nilai-Nilai Dasar MSDM Islam: Studi Kasus Implementasi Di
MIN 2 Batanghari
LJamilah, 2Repolinda, *Ansori, “Muhammad Yusup

1234 Universitas Islam Batang Hari (UNISBA) Jambi
Iratujamilah95@gmail.com, %repolindakaisah@gmail.com ®ansoril183@gmail.com, *yusup9253@gmail.com.

Abstrak

Islamic human resource management (HRM) is fundamentally rooted in Qur’anic and Prophetic principles, viewing humans
as khalifah fil ardh (vicegerents on earth) and ibadurrahman (servants of the Merciful) who embody core values of amanah
(trustworthiness), ‘adl (justice), ihsan (excellence), syura (consultation), and rahmatan lil ‘alamin (mercy to all creation). This
study explores the philosophy and foundational values of Islamic HRM through a qualitative descriptive case study at MIN 2
Batanghari, examining their implementation in daily operations, teacher development, and organizational culture. Employing
semi-structured in-depth interviews with 10 key informants (principal, teachers, administrative staff), non-participant
observations of workplace interactions and decision-making processes, and document analysis of school policies and
performance records (2023-2025), the research reveals consistent application of these principles. The khalifah fil ardh concept
fosters accountability and leadership at every level, while ibadurrahman shapes humble, patient, and socially oriented
behavior. Amanah ensures integrity in task execution, ‘adl guarantees fair distribution of responsibilities and rewards, ihsan
drives excellence in performance, syura promotes inclusive decision-making, and rahmatan lil ‘alamin manifests in social
support programs and community engagement. The findings demonstrate that grounding HRM in these Islamic values
strengthens ethical work culture, teacher morale, retention, and character education, while effectively addressing challenges
such as limited resources through spiritual commitment and collective consultation. This research contributes empirical
insights from a local madrasah ibtidaiyah negeri, filling a gap in contextual studies on Islamic HRM in Indonesian primary
Islamic education.

Keywords: Islamic HRM Philosophy, Khalifah Fil Ardh, Ibadurrahman, Amanah, Syura, Rahmatan Lil ‘Alamin.

1. Latar Belakang

Manajemen Sumber Daya Manusia (MSDM) dalam perspektif Islam memiliki dimensi filosofis yang mendalam,
berbeda dari pendekatan sekuler yang lebih berorientasi pada efisiensi dan produktivitas. Islam memandang
manusia sebagai khalifah fil ardh (wakil Allah di bumi) sebagaimana disebutkan dalam QS. Al-Bagarah ayat 30:
“Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi.” Konsep ini menempatkan setiap
individu sebagai pemimpin yang bertanggung jawab mengelola sumber daya dengan penuh amanah, kompetensi,
dan keadilan, bukan sekadar faktor produksi (Sinaga, 2019; Al-Ghazali, 2000). Selain itu, konsep ibadurrahman
(hamba Allah yang berakhlak mulia) dalam QS. Al-Furgan ayat 63—77 menggambarkan karakter ideal: rendah
hati, sabar, menjauhi kesia-siaan, dan berorientasi pada kebaikan sosial. Kedua konsep ini menjadi landasan utama
MSDM Islami, di mana pengembangan SDM tidak hanya meningkatkan kinerja, tetapi juga membentuk insan
berakhlak mulia yang mengabdi kepada Allah (Al-Qardhawi, 1997; Syafi’i Antonio, 2011).

Nilai-nilai dasar seperti amanah (kepercayaan dan tanggung jawab), ‘adl (keadilan), ihsan (kesempurnaan dalam
bekerja), syura (musyawarah), dan rahmatan lil ‘alamin (rahmat bagi semesta) menjadi pilar praktik MSDM
Islami. Amanah menuntut integritas dalam setiap tugas (QS. An-Nisa: 58), ‘adl mengharuskan distribusi hak secara
adil tanpa diskriminasi (QS. An-Nahl: 90), ihsan mendorong Kkerja terbaik seolah diawasi Allah (QS. Al-Bagarah:
195), syura mempromosikan partisipasi dalam pengambilan keputusan (QS. Asy-Syura: 38), dan rahmatan lil
‘alamin menjadikan organisasi sebagai sarana kebaikan bagi semua (Ahmad, 2018; Latief & Abubakar, 2025).
Dalam konteks pendidikan Islam, nilai-nilai ini relevan karena guru dan tenaga kependidikan adalah teladan akhlak
bagi siswa, sebagaimana ditegaskan dalam hadis Nabi SAW bahwa “sebaik-baik kalian adalah yang paling baik
akhlaknya” (Al-Ghazali, 2000; Pratama & Khaidarmansyah, 2024).

Di lembaga pendidikan Islam seperti madrasah, penerapan filosofi MSDM Islami telah menunjukkan hasil positif
dalam membangun budaya kerja yang berintegritas. Di MIN 2 Batanghari, konsep khalifah fil ardh diterapkan

Filosofi dan Nilai-Nilai Dasar MSDM Islam: Studi Kasus Implementasi Di MIN 2 Batanghari
12546



https://journal.ilmudata.co.id/index.php/RIGGS
mailto:ratujamilah95@gmail.com
mailto:repolindakaisah@gmail.com
mailto:ansori1183@gmail.com
mailto:yusup9253@gmail.com

LJamilah, 2Repolinda, *Ansori, *“Muhammad Yusup
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

melalui keteladanan kepala madrasah sebagai pemimpin yang amanah, sementara ibadurrahman tercermin dalam
sikap guru yang tawadhu’ dan saling mendukung. Nilai amanah terlihat dalam pengelolaan tugas guru yang tepat
waktu dan transparan, ‘adl dalam pembagian jam mengajar dan penghargaan prestasi, ihsan dalam persiapan
pembelajaran yang teliti, syura dalam rapat mingguan untuk keputusan bersama, dan rahmatan lil ‘alamin melalui
program bantuan siswa kurang mampu. Hasilnya, budaya kerja harmonis, tingkat retensi guru tinggi, dan evaluasi
kinerja tahunan menunjukkan peningkatan 20—25% (berdasarkan observasi awal).

Meskipun demikian, implementasi filosofi MSDM Islami di madrasah masih menghadapi tantangan umum, seperti
kurangnya integrasi nilai secara sistematis dalam SOP, pelatihan rutin, dan adaptasi dengan tuntutan era digital.
Di tingkat nasional, kasus-kasus pelanggaran etika (seperti nepotisme atau ketidakadilan) masih terjadi di lembaga
pendidikan (Mu‘aafi, 2024; Pratiwi et al., 2025). Di wilayah Jambi seperti Batanghari, madrasah negeri seperti
MIN 2 menghadapi keterbatasan sumber daya, tetapi komitmen terhadap nilai Islami tinggi. Literatur tentang
MSDM Islami sudah cukup kaya, termasuk kajian Al-Qardhawi (1997) tentang etika ekonomi Islam, Sinaga
(2019) tentang MSDM perspektif Islam, Ahmad (2018) tentang etika manajemen Islami, Latief & Abubakar
(2025) tentang nilai Qur’ani dalam etos kerja, Pratama & Khaidarmansyah (2024) tentang Islamic work ethic, dan
Lisbet et al. (2024) tentang leadership Islami.

Namun, penelitian empiris yang secara spesifik mengkaji bagaimana filosofi khalifah fil ardh, ibadurrahman, dan
nilai dasar tersebut diterapkan di madrasah ibtidaiyah negeri tingkat lokal masih sangat terbatas, terutama di
wilayah Jambi seperti Kabupaten Batanghari. Sebagian besar studi bersifat normatif atau fokus pada organisasi
bisnis, lembaga negeri besar, atau madrasah swasta (misalnya studi kasus di perusahaan syariah atau universitas
Islam), sehingga belum memberikan gambaran kontekstual tentang praktik di madrasah negeri dengan sumber
daya terbatas namun komitmen tinggi terhadap nilai Islami (Halik et al., 2024; Bahtiyar, 2024; Mahardhika et al.,
2025).

Penelitian ini relevan untuk mengisi kesenjangan tersebut dengan menganalisis filosofi dan nilai dasar MSDM
Islam melalui studi kasus di MIN 2 Batanghari. Penelitian ini mengeksplorasi implementasi konsep khalifah fil
ardh dan ibadurrahman, integrasi nilai amanah, ‘adl, ihsan, syura, dan rahmatan lil ‘alamin dalam operasional
sehari-hari, dampaknya terhadap budaya kerja dan pengembangan guru, serta strategi penguatan berkelanjutan.
Dengan demikian, penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi empiris lokal dan rekomendasi praktis bagi
pengelola madrasah, pengawas Kemenag, serta pengembangan kebijakan MSDM pendidikan Islam di tingkat
daerah.

2. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain deskriptif studi kasus. Pendekatan kualitatif
dipilih untuk memperoleh pemahaman mendalam, kontekstual, dan holistik tentang filosofi serta nilai-nilai dasar
MSDM Islam dalam praktik sehari-hari (Sugiyono, 2020). Studi kasus sesuai untuk mengeksplorasi fenomena
kompleks dalam konteks nyata dengan batasan spesifik (Yin, 2018).

Lokasi penelitian adalah MIN 2 Batanghari, Kabupaten Batanghari, Provinsi Jambi. Pemilihan lokasi dilakukan
secara purposive sampling dengan kriteria: (1) madrasah negeri aktif menerapkan nilai-nilai Islami dalam
pengelolaan SDM, (2) memiliki struktur organisasi yang mencakup kepala madrasah, guru, dan staf TU, (3)
bersedia memberikan akses penuh untuk wawancara, observasi, dan dokumen, serta (4) mewakili madrasah
ibtidaiyah negeri dengan komitmen tinggi terhadap budaya Islami meskipun sumber daya terbatas.

Subjek/informan penelitian berjumlah 10 orang, dipilih purposive berdasarkan peran langsung dalam pengelolaan
SDM: 1 kepala madrasah, 1 wakil kepala, 5 guru senior, 2 guru baru, dan 1 staf TU. Teknik pengumpulan data
meliputi:

1. Wawancara mendalam semi-terstruktur (durasi 45-90 menit per informan) untuk menggali pemahaman
dan implementasi filosofi khalifah fil ardh, ibadurrahman, serta nilai amanah, ‘adl, ihsan, syura, dan
rahmatan lil ‘alamin dalam operasional harian.

2. Observasi non-partisipan terhadap interaksi kerja sehari-hari, rapat musyawarah, dan kegiatan pembinaan
guru (minimal 4 sesi) untuk melihat penerapan nilai-nilai tersebut secara langsung.

3. Analisis dokumen (kebijakan sekolah, catatan rapat, laporan kinerja guru, program pembinaan, dan
dokumen evaluasi tahunan 2023-2025) untuk triangulasi temuan.

Analisis data dilakukan secara interaktif mengikuti model Miles dan Huberman (2014): (1) reduksi data (seleksi,
fokus, simplifikasi), (2) penyajian data (matriks tema, jaringan hubungan, narasi), dan (3) penarikan

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5746
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

12547



LJamilah, 2Repolinda, *Ansori, *“Muhammad Yusup
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

kesimpulan/verifikasi. Analisis dimulai paralel dengan pengumpulan data untuk mengidentifikasi pola utama
seperti tingkat integrasi nilai, dampak terhadap budaya kerja, dan strategi penguatan.

Keabsahan data dijaga melalui:

Keabsahan data dijaga melalui:
1) Triangulasi sumber (wawancara, observasi, dokumen) dan teknik (cross-check antar metode).
2) Member checking (konfirmasi hasil kepada informan kunci).
3) Peer debriefing (diskusi dengan kolega peneliti untuk mengurangi bias peneliti).

Etika penelitian ditegakkan dengan informed consent tertulis dari setiap informan, jaminan kerahasiaan identitas,
dan penggunaan data semata-mata untuk tujuan akademik.

3. Hasil dan Diskusi
3.1. Konsep Khalifah fil Ardh: Fondasi Filosofis MSDM Islam

Konsep khalifah fil ardh merupakan prinsip sentral dalam filosofi MSDM Islam. Al-Qur’an menyatakan: “Dan
(ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang
khalifah di muka bumi...” (QS. Al-Bagarah: 30).

Ayat ini menegaskan bahwa manusia bukan sekadar entitas ekonomi atau pelaku kerja, melainkan wakil Allah di
bumi yang dibekali akal, kehendak bebas, dan tanggung jawab moral. Dalam konteks MSDM, konsep ini
mengimplikasikan bahwa setiap individu dalam organisasi termasuk pemimpin madrasah, guru, dan tenaga
kependidikan memiliki peran kepemimpinan minimal atas domain tugasnya masing-masing. Hal ini mengubah
orientasi manajemen dari pengendalian tenaga kerja menjadi pembinaan potensi khalifah yang holistik (Sinaga,
2019; Al-Qardhawi, 1997).

Konsep khalifah fil ardh tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga memiliki implikasi manajerial yang signifikan.
la menuntut keseimbangan antara kompetensi teknis (fathanah) dan integritas moral (amanah), sehingga MSDM
Islami tidak terfokus semata pada pencapaian target organisasi, melainkan pada pembentukan individu yang
bertanggung jawab secara akhirat. Pendekatan ini menghasilkan motivasi intrinsik yang lebih kuat dibandingkan
model reward eksternal konvensional, karena akuntabilitas tertinggi berada pada Allah SWT, bukan pada sistem
evaluasi manusiawi (Latief & Abubakar, 2025).

Hadis Nabi Muhammad SAW memperkuat dimensi ini: “Sesungguhnya Allah mencintai apabila seseorang
bekerja, maka hendaklah ia menyempurnakannya (itqan).” (HR. Al-Baihaqi, Syu’ab al-Iman, No. 5313).

Hadis tersebut menekankan bahwa khalifah tidak cukup dengan amanah jabatan, melainkan harus diwujudkan
melalui kesempurnaan kerja (itgan). Dalam MSDM Islam, ini berarti sistem rekrutmen, penempatan, dan
pengembangan harus mengintegrasikan aspek kompetensi dan akhlak secara simultan. Tanpa itgan, amanah
berisiko menjadi formalitas; tanpa amanah, itgan dapat disalahgunakan untuk kepentingan pribadi. Oleh karena
itu, madrasah perlu merancang mekanisme evaluasi dan pembinaan yang seimbang, bukan hanya berbasis kinerja
kuantitatif, tetapi juga kualitas moral dan spiritual (Bahtiyar, 2024; Halik et al., 2024).

Dibandingkan dengan teori kepemimpinan Barat seperti transformational leadership yang menekankan inspirasi
dan visi, konsep khalifah fil ardh menambahkan dimensi akuntabilitas transendental dan tanggung jawab akhirat
yang lebih komprehensif (Pratama & Khaidarmansyah, 2024). Studi empiris menunjukkan bahwa organisasi yang
mengadopsi pendekatan ini cenderung memiliki tingkat integritas, retensi SDM, dan kesejahteraan karyawan yang
lebih tinggi (Ahmad, 2018; Syafi’i Antonio, 2011).

Guru yang memahami dirinya sebagai khalifah cenderung lebih sabar, inovatif, dan berorientasi pada
perkembangan holistik siswa, bukan hanya penyelesaian kurikulum. Pada tingkat organisasi, konsep ini mencegah
eksploitasi SDM karena setiap keputusan harus mempertimbangkan kemaslahatan bersama dan akuntabilitas
ilahiah.

3.2. Konsep Ibadurrahman: Karakter ldeal sebagai Fondasi Budaya Kerja MSDM Islam

Konsep ibadurrahman, sebagaimana diuraikan dalam QS. Al-Furgan ayat 63—77, menggambarkan karakter hamba
Allah yang sejati: berjalan dengan rendah hati di bumi, menjawab salam dengan lebih baik, menjauhi kesia-siaan,
beribadah dengan khusyuk, dan senantiasa berorientasi pada kebaikan sosial. Dalam kerangka MSDM Islam,

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5746
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

12548



LJamilah, 2Repolinda, *Ansori, *“Muhammad Yusup
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

konsep ini menjadi blueprint karakter SDM yang diharapkan, di mana setiap individu tidak hanya dituntut
kompeten secara teknis, melainkan juga memiliki akhlak mulia yang mencerminkan ketundukan kepada Allah.

Ayat-ayat tersebut menegaskan bahwa ibadurrahman bukan sekadar deskripsi spiritual, melainkan model perilaku
organisasional yang holistik. Rendah hati (tawadhu’) mencegah sikap sombong dan hierarki yang kaku, kesabaran
menghadapi tekanan kerja, dan kepedulian sosial mengubah organisasi menjadi sarana rahmat bagi anggota dan
masyarakat. Dalam konteks madrasah, konsep ini mengubah hubungan kerja dari kompetisi menjadi kolaborasi
berbasis akhlak, sehingga meningkatkan kohesi tim dan mengurangi konflik interpersonal (Al-Qardhawi, 1997;
Latief & Abubakar, 2025).

Dalam MSDM Islam, implikasinya adalah pembentukan budaya kerja yang menyerupai keluarga: saling
menghormati, mendukung, dan mengingatkan dalam kebaikan. Ini menciptakan lingkungan yang tidak hanya
produktif, tetapi juga penuh berkah dan berkelanjutan, karena akhlak menjadi pengikat yang lebih kuat daripada
aturan formal (Sinaga, 2019; Halik et al., 2024).

Dibandingkan dengan konsep human resource development Barat yang menekankan self-actualization (Maslow)
atau emotional intelligence (Goleman), ibadurrahman menambahkan dimensi ketundukan ilahiah dan orientasi
akhirat yang lebih komprehensif. Studi empiris menunjukkan bahwa organisasi yang mengadopsi nilai ini memiliki
tingkat kepuasan kerja, retensi, dan etika yang lebih tinggi (Pratama & Khaidarmansyah, 2024; Bahtiyar, 2024).

Guru yang mengamalkan ibadurrahman cenderung lebih sabar, empati, dan berorientasi pada pembentukan
karakter siswa secara holistik, bukan hanya transfer pengetahuan. Pada tingkat organisasi, konsep ini mencegah
budaya toksik, karena setiap interaksi harus mencerminkan sifat hamba Allah yang penuh rahmat.

3.3. Nilai Amanah: Fondasi Integritas dan Kepercayaan dalam MSDM Islam

Nilai amanah merupakan pilar utama dalam filosofi MSDM Islam, sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an:
“Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanat kepada yang berhak menerimanya, dan apabila
kamu menetapkan hukum di antara manusia hendaklah kamu menetapkannya dengan adil...” (QS. An-Nisa: 58).

Ayat ini menegaskan bahwa amanah bukan hanya kewajiban penyampaian hak secara fisik, melainkan tanggung
jawab moral yang mencakup integritas, kejujuran, dan akuntabilitas mutlak. Dalam kerangka MSDM Islam,
amanah mengharuskan setiap individu pemimpin madrasah, guru, maupun staf menjalankan tugas dengan penuh
tanggung jawab, menjaga kerahasiaan, menghindari penyalahgunaan wewenang, serta mengelola sumber daya
secara transparan dan jujur. Nilai ini berfungsi sebagai mekanisme kontrol internal yang lebih kuat daripada
pengawasan eksternal, karena didasarkan pada kesadaran bahwa setiap tindakan akan dimintai
pertanggungjawaban di hadapan Allah SWT.

Dalam MSDM lIslam, prinsip ini mengimplikasikan perlunya pendekatan ishlah (perbaikan) bagi pelaku kesalahan,
bukan hanya sanksi pemutusan hubungan kerja. Pendekatan ini mencerminkan keseimbangan antara penegakan
keadilan dan upaya pemulihan, sehingga organisasi tetap mempertahankan SDM yang berpotensi sambil menjaga
integritas keseluruhan.

Dibandingkan dengan konsep fiduciary duty dalam manajemen Barat yang bersifat legal-kontraktual, nilai amanah
dalam MSDM Islam memiliki dimensi transendental dan akhirat-oriented. Akibatnya, MSDM Islami cenderung
menghasilkan tingkat kepatuhan etis yang lebih tinggi dalam jangka panjang, karena pengawasannya tidak terbatas
pada ruang dan waktu organisasi, melainkan mencakup akuntabilitas ilahiah. Studi empiris menunjukkan bahwa
organisasi yang mengadopsi nilai ini memiliki tingkat integritas, retensi SDM, dan kesejahteraan karyawan yang
lebih tinggi.

Nilai amanah menjadikan madrasah sebagai lembaga yang dapat dipercaya oleh masyarakat, karena guru dan staf
tidak hanya mengajar ilmu, tetapi juga menjaga amanah pendidikan anak bangsa. Hal ini menciptakan ekosistem
kerja yang bebas dari kecurigaan dan manipulasi, sehingga energi organisasi dapat difokuskan pada misi
pendidikan, bukan pada pengawasan berlebihan atau konflik internal.

3.4. Nilai ‘Adl dan Thsan: Keadilan yang Disempurnakan dengan Kesempurnaan

Nilai ‘adl (keadilan) dan ihsan (kesempurnaan/kebaikan) merupakan dua pilar yang saling melengkapi dalam
filosofi MSDM Islam. Al-Qur’an menyatakan dengan tegas: “Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil
dan berbuat kebajikan...” (QS. An-Nahl: 90).

Ayat ini menempatkan ‘adl sebagai kewajiban dasar yang harus ditegakkan dalam segala aspek kehidupan,
termasuk pengelolaan sumber daya manusia. Keadilan dalam MSDM mencakup distribusi hak dan kewajiban
secara proporsional dan transparan: pembagian beban kerja, upah, promosi, serta penghargaan prestasi harus bebas

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5746
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

12549



LJamilah, 2Repolinda, *Ansori, *“Muhammad Yusup
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

dari favoritisme, nepotisme, atau diskriminasi. Namun Islam tidak berhenti pada keadilan formal; ia
menyempurnakannya dengan ihsan, sebagaimana ditegaskan dalam hadis Nabi Muhammad SAW: “Sesungguhnya
Allah mencintai apabila seseorang bekerja, maka hendaklah ia menyempurnakannya (izgan). ” (HR. Al-Baihaqi).

Kombinasi ‘adl dan ihsan menciptakan sistem MSDM yang adil sekaligus berkualitas tinggi. ‘Adl menjamin hak
setiap individu terpenuhi tanpa kecurangan, sehingga mencegah ketidakpuasan, konflik internal, dan turnover
tinggi. Sementara ihsan mendorong setiap anggota organisasi—termasuk guru dan staf—untuk bekerja dengan
standar terbaik, bukan hanya memenuhi minimum kewajiban. Dalam konteks madrasah, ini berarti guru tidak
hanya menyelesaikan jam mengajar, tetapi memberikan pembelajaran yang optimal, penuh empati, dan
berorientasi pada pembentukan karakter siswa. Pendekatan ini menghasilkan organisasi yang stabil secara
struktural (karena adil) dan unggul secara kinerja (karena ihsan), sehingga menciptakan keunggulan kompetitif
yang berkelanjutan (Ahmad, 2018; Latief & Abubakar, 2025).

Dari perspektif teoritis, nilai ‘adl dan ihsan dalam MSDM Islam memiliki kesamaan dengan konsep organizational
justice (distributive, procedural, interactional) dalam teori Barat, namun dengan perbedaan mendasar: keadilan
Barat bersifat hukum dan prosedural, sedangkan ‘adl dan ihsan dalam Islam bersifat moral-transendental dan
diukur dengan standar ilahiah. Akibatnya, MSDM Islami cenderung menghasilkan kepuasan kerja yang lebih
dalam dan berkelanjutan, karena keadilan tidak hanya dirasakan, tetapi juga diyakini sebagai bagian dari ibadah
(Bahtiyar, 2024; Halik et al., 2024).

Nilai ‘adl menjamin bahwa setiap guru dan staf merasa dihargai secara adil, sehingga meningkatkan motivasi dan
loyalitas. Nilai ihsan mendorong inovasi pembelajaran, peningkatan kualitas proses pendidikan, dan pembentukan
generasi yang tidak hanya cerdas, tetapi juga berakhlak mulia. Kombinasi keduanya menciptakan madrasah
sebagai lembaga yang tidak hanya efisien, tetapi juga bermartabat dan penuh berkah.

3.5. Nilai Syura: Prinsip Partisipasi dan Pengambilan Keputusan Kolektif dalam MSDM Islam

Nilai syura (musyawarah) merupakan salah satu prinsip fundamental dalam MSDM Islam, sebagaimana
ditegaskan dalam Al-Qur’an: “Dan uruslah (mereka) dengan musyawarah. Kemudian apabila kamu telah
membulatkan tekad, maka bertawakallah kepada Allah. Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang
bertawakal kepada-Nya.” (QS. Asy-Syura: 38).

Ayat ini tidak hanya menempatkan syura sebagai metode pengambilan keputusan, tetapi juga sebagai proses
pembentukan komitmen kolektif yang diikuti dengan tawakal. Dalam konteks MSDM Islam, syura mengubah
paradigma kepemimpinan dari otoriter menjadi partisipatif, di mana setiap anggota organisasi termasuk guru, staf,
dan bahkan perwakilan siswa/orang tua dalam konteks madrasah memiliki ruang untuk menyampaikan pandangan
sebelum keputusan diambil. Prinsip ini menjamin bahwa keputusan organisasi tidak bersifat top-down semata,
melainkan lahir dari dialog yang inklusif, sehingga meningkatkan rasa memiliki (sense of ownership) dan
mengurangi resistensi terhadap perubahan.

Sintesis peneliti: Syura dalam MSDM Islam bukan sekadar prosedur formal, melainkan mekanisme pembentukan
harmoni sosial dan akuntabilitas bersama. Dengan melibatkan berbagai pihak, syura mencegah kesalahan
pengambilan keputusan yang disebabkan oleh keterbatasan perspektif pemimpin tunggal, sekaligus memperkuat
legitimasi keputusan di mata anggota organisasi. Dalam praktik madrasah, penerapan syura dapat terlihat dalam
rapat perencanaan tahunan, pembagian tugas, atau penyusunan program ekstrakurikuler, di mana suara guru dan
staf didengar secara proporsional. Pendekatan ini tidak hanya meningkatkan kualitas keputusan, tetapi juga
membangun budaya kerja yang kooperatif dan berbasis kepercayaan, karena setiap individu merasa dihargai
sebagai bagian dari proses (Al-Qardhawi, 1997; Sinaga, 2019).

Dalam MSDM Islam, implikasinya adalah bahwa keputusan yang diambil melalui musyawarah memiliki dimensi
spiritual yang lebih tinggi dibandingkan keputusan unilateral. Hal ini menciptakan komitmen kolektif yang lebih
kuat, karena setiap anggota merasa bertanggung jawab atas hasil keputusan bersama. Berbeda dengan model
decision-making Barat seperti consensus building yang sering terhambat oleh konflik kepentingan, syura dalam
Islam didasarkan pada prinsip keikhlasan dan tawakal, sehingga lebih efektif dalam mencapai kesepakatan yang
berkelanjutan (Latief & Abubakar, 2025; Halik et al., 2024).

Dari perspektif teoritis, syura memiliki kesamaan dengan konsep participatory management dalam teori organisasi
modern, namun dengan perbedaan mendasar: participatory management Barat berfokus pada efisiensi dan
motivasi, sedangkan syura dalam MSDM Islam berorientasi pada keadilan, keikhlasan, dan petunjuk llahi.
Akibatnya, organisasi yang menerapkan syura cenderung memiliki tingkat kohesi sosial, kepuasan kerja, dan
adaptabilitas yang lebih tinggi dalam jangka panjang (Bahtiyar, 2024; Pratama & Khaidarmansyah, 2024).

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5746
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

12550



LJamilah, 2Repolinda, *Ansori, *“Muhammad Yusup
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

Nilai syura menjadikan madrasah sebagai lembaga yang demokratis secara Islami, di mana guru dan staf tidak
hanya pelaksana kebijakan, tetapi juga mitra dalam merumuskan visi dan misi pendidikan. Hal ini meningkatkan
inovasi, mengurangi resistensi terhadap perubahan, dan memperkuat rasa tanggung jawab kolektif terhadap
kualitas pendidikan serta pembentukan karakter siswa.

3.6. Integrasi Nilai Amanah, ‘Adl, Ihsan, Syura, dan Rahmatan lil ‘Alamin dalam Praktik Manajemen Sumber
Daya Manusia Islami

Integrasi kelima nilai inti tersebut membentuk kerangka kerja MSDM Islami yang sistematis, koheren, dan
memiliki daya saing normatif serta empiris dibandingkan paradigma sekuler yang berorientasi materialistik.
Amanah (kepercayaan dan tanggung jawab) berfungsi sebagai fondasi integritas organisasional. Nilai ini menuntut
pelaksanaan tugas dengan akuntabilitas penuh dan transparansi, sebagaimana ditegaskan dalam QS. An-Nisa: 58.
Sinaga (2019) menegaskan bahwa amanah merupakan mekanisme pencegahan penyalahgunaan wewenang dalam
proses rekrutmen, pengawasan, dan pengelolaan aset SDM.

Amanah merupakan faktor penentu utama yang mengendalikan tingkat integritas dan keberlanjutan kepercayaan
internal organisasi; tanpa penerapan konsisten, sistem MSDM berisiko degenerasi menjadi formalitas administratif
semata.

‘Adl (keadilan) menjamin distribusi hak, kewajiban, dan peluang secara proporsional dan bebas bias. Prinsip ini
ditegaskan dalam QS. An-Nahl: 90 sebagai perintah ilahi yang mutlak. Ahmad (2018) menyimpulkan bahwa
penerapan ‘adl menciptakan motivasi intrinsik yang lebih kuat dan mengurangi potensi konflik struktural.

Sintesis peneliti: ‘Adl merupakan pemicu krusial terhadap stabilitas retensi dan kepuasan kerja; ketidakadilan yang
terakumulasi menjadi penyebab utama turnover tinggi di organisasi yang mengabaikan prinsip ini.

Ihsan (kesempurnaan dalam beramal) mengorientasikan kinerja pada standar itgan (kesempurnaan) yang didasari
kesadaran pengawasan ilahi. Hal ini selaras dengan hadis Nabi SAW tentang menyempurnakan pekerjaan (HR.
Al-Baihagi).Pratama dan Khaidarmansyah (2024) mengidentifikasi ihsan sebagai penggerak utama continuous
improvement dan peningkatan kualitas kerja secara berkelanjutan. Ihsan merupakan sumber motivasi intrinsik
terkuat yang menghasilkanpeningkatan performa organisasional; orientasi akhirat ini memberikan ketahanan
psikologis yang tidak dimiliki model reward ekstrinsik sekuler.

Syura (musyawarah) mempromosikan pengambilan keputusan yang inklusif dan partisipatif. QS. Asy-Syura: 38
menjadikan musyawarah sebagai ciri khas pengelolaan urusan orang beriman. Halik et al. (2024) menemukan
bahwa syura secara signifikan meningkatkan rasa kepemilikan dan mengurangi resistensi terhadap perubahan
kebijakan. Syura merupakan elemen paling efektif dalam mencapai kohesi tim dan keberhasilan implementasi
kebijakan; pengabaian prinsip ini sering menjadi akar resistensi tersembunyi di tingkat operasional.

Rahmatan lil ‘Alamin (rahmat bagi seluruh alam) mengarahkan MSDM agar tidak hanya berorientasi pada
keuntungan internal, melainkan juga memberikan manfaat sosial, ekologis, dan kemanusiaan yang luas. Latief dan
Abubakar (2025) menegaskan bahwa prinsip ini mengubah paradigma organisasi dari profit-driven menjadi

blessing-oriented yang berkelanjutan. Rahmatan lil ‘alamin merupakan nilai penutup strategis yang menjamin
daya tarik talenta, loyalitas stakeholder, dan keberlanjutan jangka panjang; tanpa dimensi ini, organisasi Islami
berisiko kehilangan legitimasi spiritual dan sosial.

4. Kesimpulan

Filosofi dan nilai-nilai dasar MSDM Islam, yang berpijak pada konsep khalifah fil ardh dan ibadurrahman serta
nilai-nilai inti amanah, ‘adl, ihsan, syura, dan rahmatan lil ‘alamin, merupakan landasan kokoh yang membedakan
manajemen sumber daya manusia dalam perspektif Islam dari pendekatan sekuler. Konsep khalifah fil ardh
menempatkan setiap individu sebagai pemimpin yang bertanggung jawab secara moral dan akhirat, sehingga
mengubah orientasi kerja dari transaksional menjadi amanah ilahiah. Konsep ibadurrahman membentuk karakter
SDM yang tawadhu’, sabar, dan berorientasi pada kebaikan sosial, menciptakan budaya kerja yang harmonis dan
penuh rahmat. Nilai amanah menjadi jaminan integritas dan kepercayaan, ‘adl menegakkan keadilan dalam
distribusi hak dan kewajiban, ihsan mendorong kesempurnaan kerja sebagai bentuk ibadah, syura memastikan
partisipasi kolektif dalam pengambilan keputusan, dan rahmatan lil ‘alamin menjadikan organisasi sebagai sarana
kebaikan universal. Integrasi nilai-nilai ini tidak hanya meningkatkan produktivitas dan profesionalisme, tetapi
juga membentuk SDM yang berakhlak mulia, bertanggung jawab, dan berkontribusi pada kemaslahatan umat.
Secara keseluruhan, filosofi MSDM Islam menawarkan paradigma manajemen yang holistik, transendental, dan
berkelanjutan, yang mampu mengatasi berbagai tantangan etis dan organisasional di era modern. Penerapan nilai-

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5746
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

12551



LJamilah, 2Repolinda, *Ansori, *“Muhammad Yusup
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

nilai ini dalam lembaga pendidikan Islam, khususnya madrasah, tidak hanya memperkuat kualitas SDM, tetapi
juga mewujudkan visi pendidikan sebagai proses pembentukan insan kamil yang siap menjadi khalifah di bumi.

Referensi

1.  Ahmad, A. (2018). Etika bisnis dan manajemen dalam Islam. Pustaka Setia.

2. Al-Baihaqi. Syu’ab al-lman, No. 5313.

3. Al-Qardhawi, Y. (1997). Norma dan etika ekonomi Islam. Gema Insani.

4. Al-Qur’an al-Karim. Surah Al-Bagarah [2]:30. Al-Qur’an al-Karim. Surah Al-Furgan [25]:63-77. Al-Qur’an al-Karim. Surah An-Nisa
[4]:58. Al-Qur’an al-Karim. Surah An-Nahl [16]:90. Al-Qur’an al-Karim. Surah Asy-Syura [42]:38.

5. Bahtiyar, K. D. (2024). Analisis peran authentic leadership, Islamic leadership dan Islamic work ethics terhadap kinerja karyawan
melalui employee engagement (Studi empiris pada BMT yang tergabung dalam PBMTI MPD Kota Semarang) [Disertasi doktor].
Universitas Islam Sultan Agung Semarang.

6. Halik, A. C., Abubakar, A., & Irham, M. (2024). Mewujudkan etos kerja Islami: Implementasi nilai-nilai Al-Qur’an dalam budaya
organisasi modern. J-CEKI: Jurnal Cendekia lImiah, 3(5), 5148-5160.

7.  Latief, A. M., & Abubakar, A. (2025). Qur’anic values as the foundation of Islamic work ethic: A thematic study on the concepts of
‘amal, amanah, and istigdamah. Tadbir: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 13(3), 713-725.

8.  Lisbet, Z. T., Judijanto, L., Ginanjar, R., Adnanti, W. A., Butarbutar, M., & Harto, B. (2024). Friendly leadership: Membangun koneksi
dan kolaborasi di tempat kerja. PT Sonpedia Publishing Indonesia.

9.  Mahardhika, R. H., Sariwulan, T., & Fauzi, A. (2025). Green HRM, integrity of public sector civil servants: A systematic review.
International Student Conference on Business, Education, Economics, Accounting, and Management (ISC-BEAM), 4(2).

10. Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods sourcebook (3rd ed.). Sage Publications.

11. Mu‘aafi, D. (2024). Jejak nepotisme: Mengurai benang kusut ketidakadilan. Jejak Pustaka.

12. Pratama, S., & Khaidarmansyah, K. (2024). Peran Islamic Work Ethic (IWE) dalam dunia profesional kontemporer: Literatur tiga
negara mayoritas Muslim. Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam, 25(1), 143-164.

13. Pratiwi, T. D., Salman, R., & Ristawati, R. (2025). Perlindungan hukum Aparatur Sipil Negara sebagai saksi pengadu terhadap dugaan
pelanggaran kode etik. Cakrawala: Jurnal Litbang Kebijakan, 19(1), 23-33.

14. Sinaga, H. (2019). Manajemen sumber daya manusia dalam perspektif Islam. RajaGrafindo Persada.

15. Sugiyono. (2020). Metode penelitian kualitatif. Alfabeta.

16. Syafi’i Antonio, M. (2011). Ensiklopedia leadership dan manajemen Muhammad SAW. Tazkia Publishing.

17. Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods (6th ed.). Sage Publications.

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5746
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

12552



