Department of Digital Business

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS)
Homepage: https://journal.ilmudata.co.id/index.php/RIGGS

Vol. 4 No. 4 (2026) pp: 12418-12428

UNIVERSITAS

PARLAWAN P-ISSN: 2963-9298, e-ISSN: 2963-914X

Penerapan Konsep Tazkiyatun Nafs Sebagai Pendekatan Psikologis Pada
Pasien Penyakit Kronis
Alis Mardiantit, Faisal Adam?, Sitti Maisyaroh?, Faiz Karim Fatkhullah*

1.234program Pascasarjana Hukum Kesehatan, Universitas Islam Nusantara
lalismardianti@gmail.com?!, adamfaisal113@gmail.com?, dokteraisima@yahoo.com?, faiz.karim@fkip-uninus.ac.id*

Abstrak

Penyakit kronis dapat menyebabkan stres dan gangguan psikologis pada pasien, sehingga memerlukan pendekatan
psikologis yang efektif untuk meningkatkan kualitas hidup mereka. Konsep Tazkiyatun Nafs, yang berasal dari ajaran Islam,
dapat menjadi salah satu pendekatan psikologis yang efektif dalam membantu pasien penyakit kronis. Penerapan konsep
tazkiyatun nafs sebagai pendekatan psikologis pada pasien penyakit kronis melibatkan penyucian jiwa melalui tahapan
takhalli, tahalli dan tajalli untuk mengelola beban emosional seperti depresi dan kecemasan akibat kondisi penyakit jangka
panjang. Pendekatan ini efektif sebagai terapi komplementer, meningkatkan ketahanan spiritual dan kualitas hidup pasien.
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis penerapan konsep Tazkiyatun Nafs sebagai pendekatan psikologis pada pasien
penyakit kronis. Penelitian ini menggunakan metode literature review dengan cara mengumpulkan dan menganalisis teori
serta temuan penelitian terdahulu terkait fenomena yang diteliti. Dalam penelitian ini, berfokus pada pencarian data yang ada
dalam buku dan literatur lain yang relevan dengan topik penelitian. Hasil penelitian menunjukkan bahwa penerapan konsep
Tazkiyatun Nafs dapat membantu pasien penyakit kronis dalam meningkatkan kualitas hidup mereka. Konsep Tazkiyatun Nafs
dapat membantu pasien dalam mengembangkan sikap positif, meningkatkan kesadaran diri, dan mengurangi stres. Sehingga
konsep Tazkiyatun Nafs dapat menjadi salah satu pendekatan psikologis yang efektif dalam membantu pasien penyakit kronis.
Penelitian ini diharapkan dapat menjadi referensi bagi praktisi kesehatan dalam mengembangkan pendekatan psikologis yang
lebih efektif untuk pasien penyakit kronis.

Kata Kunci: Tazkiyatun Nafs, Pendekatan Psikologis, Penyakit Kronis, Kualitas Hidup

1. Latar Belakang

Penyakit kronis merupakan salah satu tantangan kesehatan terbesar di era modern ini. Pasien kronis seringkali
mengalami stres, kecemasan dan depresi yang dapat memperburuk kondisi kesehatan mereka. Dalam konteks ini,
pendekatan psikologis yang efektif sangat diperlukan untuk membantu pasien kronis menghadapi tantangan-
tantangan tersebut. Tawakal berfungsi sebagai strategi coping spiritual, mengurangi kecemasan pada pasien kronis
melalui tahalli (pembersihan hati), takhalli (pelepasan nafsu), dan tajalli (keterangannya). Sabar membangun
ketahanan mental, seperti dalam model psikoterapi Islam yang mencakup self-monitoring, relaksasi dan penguatan
spiritual. Integrasi ini mendukung kesehatan mental holistik, di mana tawakal memotivasi fokus pengobatan
sambil menerima ketidakpastian.

Konsep tawakal dan sabar dalam Ahlussunnah wal Jamaah (ASWAJa) menawarkan pendekatan psikologis yang
holistik untuk pasien kronis, mengintegrasikan ikhtiar medis dengan penyerahan spiritual kepada Allah. Tawakal
adalah sikap percaya dan bergantung kepada Allah SWT, sedangkan sabar adalah kemampuan untuk menahan diri
dari kesedihan dan kesulitan. Dalam perspektif Aswaja, tawakal membangun ketenangan jiwa via dzikir dan
rugyah, sementara sabar memperkuat adaptasi emosional, selaras dengan terapi Qurani Sunnah untuk kesehatan
mental. Pendekatan ini relevan di Indonesia di mana praktik amaliyah seperti ini meningkatkan kualitas hidup
pasien kronis secara berkelanjutan. Tawakal didefinisikan sebagai penyerahan penuh kepada Allah setelah ikhtiar
maksimal, mencakup ketenangan batin dan keyakinan terhadap gadha dan gadar. Sabar melengkapi tawakal
dengan ketabahan menghadapi ujian, menjauhkan dari keluh kesah, dan memperkuat resiliensi emosional. Dalam
ASWAJa, keduanya seimbang (tawazun), menghindari ekstrem pasrah pasif atau usaha tanpa spiritualitas

Penelitian ini bertujuan untuk Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis penerapan konsep Tazkiyatun Nafs
sebagai pendekatan psikologis pada pasien penyakit kronis dan menguraikan mekanisme tasawuf dalam
Tazkiyatun Nafs khususnya Tawakal (penyerahan total kepada Allah setelah ikhtiar) dan Sabar (ketabahan

Penerapan Konsep Tazkiyatun Nafs Sebagai Pendekatan Psikologis Pada Pasien Penyakit Kronis
12418



https://journal.ilmudata.co.id/index.php/RIGGS
mailto:alismardianti@gmail.com
mailto:adamfaisal113@gmail.com
mailto:dokteraisima@yahoo.com
mailto:faiz.karim@fkip-uninus.ac.id

Alis Mardiantit, Faisal Adam?, Sitti Maisyaroh®, Faiz Karim Fatkhullah*
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

menghadapi ujian) dalam konsep ASWAJa serta implikasi konsep ASWAJa pada terapi medis terhadap pasien

kronis. Adapun rumusan masalah yang dapat dilihat oleh penulis dalam penelitian ini adalah:

1. Bagaimana konsep tazkiyatun nafs dalam Aswaja dapat diaplikasikan sebagai pendekatan psikoterapi pada
pasien penyakit kronis?

2. Bagaimana implikasi konsep tazkiyatun nafs dalam Aswaja dapat meningkatkan kualitas hidup pada pasien
penyakit kronis? dan

3. Bagaimana profesional kesehatan dapat mengintegrasikan konsep tazkiyatun nafs dalam Aswaja pada praktik
klinis?

Konsep Tazkiyatun Nafs (Penyucian Diri) dalam Ahlussunnah wal jamaah (ASWAJA).

Definisi Tazkiyatun Nafs adalah:

a. Secara Etimologi (Bahasa).

Menurut Syaikh Ramadhan Al-Buthi secara bahasa Tazkiyah adalah Ath-Thathir atau Pensucian. Sedangkan
menurut lbnu Faris, tazkiyah yakni nama’ (pertumbuhan/ pengembangan) dan jiyadah (penambahan). Jadi dapat
disimpulkan bahwa tazkiyah menurut bahasa mengarah kepada dua makna yakni Pensucian dan
Pertumbuhan/Pengembangan. Kata an-Nafs menurut bahasa adalah Dzat (Jasad & Ruh) dan Dhomir dan Qalb
(Hati). An-Nafs sebagai jasad, ruh atau jiwa disebutkan dengan bentuk jamak. Berdasarkan pengertian diatas,
dapat disimpulkan bahwa Tazkiyah an-Nafs menurut bahasa adalah llmu yang membahas pensucian hati atau diri
seseorang.

Tazkiyah berasal dari kata zaka yang berarti menyucikan, membersihkan, mengembangkan atau menumbuhkan,
sementara nafs merujuk pada jiwa atau diri manusia. Dalam Islam, tazkiyatun nafs berarti membersihkan jiwa dari
penyakit hati seperti syirik, riya’', hasad, sombong dan hawa nafsu buruk, serta mengisinya dengan tauhid, amal
saleh dan sifat terpuji untuk mendekatkan diri kepada Allah. Menurut ulama Ahlussunnah seperti Ibnu Taimiyyah,
tazkiyatun nafs difokuskan pada penyucian dari syirik terutama, melalui ilmu bermanfaat, amal saleh, taat perintah
Allah dan menjauhi larangan-Nya, tanpa bid'ah atau praktik menyimpang.

Menurut Imam Al-Ghazali, Tazkiyatun Nafs adalah proses pembersihan jiwa dari sifat-sifat tercela (seperti
kesombongan, iri dan amarah) serta mengisinya dengan sifat-sifat terpuji (seperti syukur, kasih sayang, dan
keikhlasan), yang dilakukan melalui upaya spiritual dengan metode Takhalli (mengosongkan/pengosongan dari
keburukan), Tahalli (menghiasi/pengisian dengan kebaikan), dan Tajalli (penyingkapan cahaya ketuhanan/
pemurnian spiritual), demi mencapai jiwa yang tenang (nafs muthmainnah) dan mendekatkan diri kepada Allah
SWT.

b.Secara Syariah.

Tazkiyatun Nafs adalah pensucian hati atau diri dari pemikiran yang sesat, hawa nafsu dan dari sifat-sifat tercela
seperti sombong, riya, cinta dunia akan harta, jabatan, popularitas, gila hormat dan lain sebagainya. Selain itu
tazkiyah an-nafs bermakna sebagai pendidikan hati agar melaksanakan tujuan ia diciptakan dari mengenal dan
mengesakan Allah, lkhlas, cinta dan ketergantungan pada-Nya, merasa takut serta mengagungkan-Nya.
Tazkiyatun nafs adalah proses penyucian jiwa, yang melibatkan pembersihan hati dari sifat tercela dan
pengisiannya dengan iman serta akhlak mulia.

c.Dalil Al Quran dan Hadits tentang Tazkiyatun Nafs.
Ayat-ayat Al-Qur’an menekankan penyucian jiwa sebagai syarat keselamatan, tertuang dalam QS. Asy-Syams

Ayat 9-10: " Sungguh beruntung orang yang mensucikan jiwanya (dari dosa dan sifat buruk) dan sungguh merugi
orang yang mengotori jiwanya dengan maksiat dan keburukan.” QS. Al-A'la Ayat 14: "Sesungguhnya
beruntunglah orang yang membersihkan diri (dengan beriman/berzakat)". QS. Al-Jumu'ah Ayat 2: “Dialah yang
mengutus seorang Rasul kepada kaum yang buta huruf dari kalangan mereka sendiri, yang membacakan kepada
mereka ayat-ayat-Nya, menyucikan (jiwa) mereka dan mengajarkan kepada mereka Kitab dan Hikmah (Sunah),
meskipun sebelumnya, mereka benar-benar dalam kesesatan yang nyata.” QS. Al-Bagarah Ayat 151:
“Sebagaimana (Kami telah menyempurnakan nikmat kepadamu), Kami pun mengutus kepadamu seorang Rasul
(Nabi Muhammad) dari (kalangan) kamu yang membacakan kepadamu ayat-ayat Kami, menyucikan kamu dan
mengajarkan kepadamu Kitab (Al-Qur’an) dan hikmah (sunah), serta mengajarkan apa yang belum kamu ketahui.
Rasulullah SAW berdoa: "Allahumma aati nafsii tagwaaha wa zakkihaa, anta khoiru man zakkaahaa" (Ya Allah,
berikan ketakwaan pada jiwaku dan sucikanlah ia, Engkau sebaik-baik penyucinya) HR. Muslim. Hadits lain dari
Muslim: "Allah tidak melihat rupa dan hartamu, tapi hati dan amalmu," menyoroti pentingnya hati yang bersih.

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5724
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

12419



Alis Mardiantit, Faisal Adam?, Sitti Maisyaroh®, Faiz Karim Fatkhullah*
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

Konteks Ahlussunnah wal Jamaah, Al-Qur'an dan hadits memberikan dalil eksplisit tentang tazkiyatun nafs
sebagai penyucian jiwa yang menjadi syarat keberuntungan abadi. Dalil ini juga ditafsirkan sebagai penyucian
melalui tauhid murni, ilmu syar'i dan amal saleh sesuai Sunnah.

d. Tahapan penyucian diri dalamTasawuf Aswaja.

Tahapan Penyucian Jiwa dalamTasawuf Aswaja adalah Taubat (Penyesalan tulus), Wara' (Menjaga diri dari
syubhat), Zuhud (Tidak tergila-gila dunia), Sabar (Ketabahan dalam ujian), Syukur (Bersyukur dalam semua
kondisi), Khawf & Raja’ (Takut dan harap pada Allah) dan Tawakkal (Berserah diri sepenuhnya).

Konsep Psikologis

Istilah psikologis menggambarkan segala hal yang berhubungan dengan proses mental, emosi, atau jiwa manusia,
seperti pola pikir, perasaan, dan respons terhadap lingkungan. Dalam konteks ini, definisi psikologis sering
digunakan untuk menganalisis aspek non-fisik perilaku atau gangguan kejiwaan. Pendekatan psikologis membantu
memahami faktor internal yang memengaruhi kepribadian dan interaksi sosial. Orang sering mengalami hambatan
untuk memenuhi kebutuhan, motif dan keinginannya. Frustrasi adalah suatu kondisi di mana seseorang tidak dapat
mencapai tujuannya. (Slamet dan Markam, 2015). Frustasi bahkan dapat berupa kekecewaan karena gagal
mencapai suatu tujuan, atau bahkan ketegangan yang tidak menyenangkan yang dipenuhi dengan hambatan dan
peningkatan aktivitas emosional dan simpa- tik yang disebabkan oleh hambatan tersebut. Oleh karena itu, frustrasi
dapat menyebabkan reaksi frustrasi tertentu, yang dapat bersifat negatif dan positif. Reaksi frustasi positif yaitu:

1. Peningkatan mobilitas dan aktivitas, misalnya karena kendala usaha adalah kebutuhan tenaga, potensi,
kemampuan, sarana, kesabaran, dan keberanian untuk mengatasi segala kesulitan. Oleh karena itu, frustasi
merupakan rangsangan untuk mengerahkan seluruh tenaga dan tenaga untuk menerobos rintangan.

2. Refleksi Frustasi sebenarnya dapat menimbulkan masalah, sehingga kasus ini membuat orang mundur untuk
menghadapi kenyataan dan berpikir lebih objektif serta merenung untuk mencari cara dan alternatif
pemecahan lain.

3. Tawakal dan berserah diri kepada Tuhan yaitu menerima kondisi dan kesulitan dengan sikap rasional dan
ilmiah. Semua itu dapat dicapai dengan belajar mengatasi kesulitan sejak dini dengan menggunakan pola-
pola positif.

4. Melakukan dinamika nyata dalam arti jika kebutuhan tersebut sdh tidak lagi sesuai dengan aspirasinya atau
sdh tidak diperlukan maka akan hilang dengan sendirinya.

5. Kompensasi alternatif adalah upaya untuk mengkompensasi kegagalan atau kesalahan di satu bidang, tetapi
untuk mengimbangi keberhasilan dan kemenangan di bidang lain. Semua ini adalah cara untuk menyegarkan
semangat bertarung yang agresif dan pantang menyerah.

6. Sublimasi adalah upaya untuk menggantikan aspirasi sosial yang tidak sehat berupa kecenderungan egois,
hasrat seksual hewani, impuls biologis primitif, dan perilaku terpuji yang diterima masyarakat (Ardani, dkk,
2007).

Sedangkan reaksi frustasi negatif (Ardani, dkk, 2007) diantaranya:

1. Agresi adalah ledakan kemarahan dan serangan kekerasan karena kegagalan seseorang. Dalam kebanyakan
kasus, ada juga perilaku sadis dan pembunuhan orang. Agresi ini memiliki dampak besar pada fungsi intelek,
yang mengurangi harga dirinya.

2. Regresi adalah kembalinya seorang individu ke pola primitive dan kekanak-kanakan. Misalnya, berteriak,
merengek, memukul, mengisap jempol, menyelinap, pola perilaku histeris, dll. Tindakan di atas disebabkan
oleh kekecewaan dan ketidakmampuan untuk menyelesaikan masalah. Perbuatan diatas bisa jadi merupakan
ungkapan penyerahan diri, keputusasaan, dan semangat yang menurun.

3. Fixatie adalah respons dari orang-orang yang selalu melakukan hal-hal dalam bentuk stereotip. Artinya,
selalu gunakan cara yang sama. Misalnya, pola diam dapat memecahkan masalah, memukul kepala, berlari
histeris, mengetuk pintu, atau memukul dada. Hal ini dilakukan menyalurkan rasa kecewa dan dendam.

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5724
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

12420



Alis Mardiantit, Faisal Adam?, Sitti Maisyaroh®, Faiz Karim Fatkhullah*
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

4. Dorongan untuk menekan atau menghilangkan kebutuhan bawah sadar, pikiran negatif, keinginan, dan
emosi. Ada kaki tangan mendesak yang diganggu oleh ketidaksadaran dan se-ring mengganggu kedamaian
batin dalam bentuk mimpi mengerikan, halusinasi, delusi, dan ilusi.

5. Rasionalisme adalah cara untuk membantu diri sendiri dengan taktik yang membenarkan diri
sendiri dengan melakukan hal-hal irasional dengan cara yang tidak menyenangkan. Misalnya,
seseorang yang gagal sama sekali akan mengatakan bahwa usianya yang masih muda dan tugas tersebut tidak
sesuai atau terlalu sulit baginya.

6. Proyeksi adalah upaya untuk melemparkan atau memproyeksikan kelemahan konsep diri yang negatif kepada
orang lain. Misalnya, seseorang yang sangat iri dengan kekayaan dan kesuksesan tetangganya akan
mengatakan bahwa tetangganya lah yang sebenarnya iri padanya.

7. Teknik Anggur Asam adalah upaya untuk memberikan kualitas buruk atau negatif pada tujuan yang tidak
dapat dicapai. Misalnya, seorang siswa yang gagal dalam ujian mengatakan bahwa soal ujian tidak sesuai
dengan apa yang diajarkan.

8. Teknik Jeruk Manis yaitu usaha menawarkan kualitas yang sangat baik dan memiliki segala kekurangan,
kelemahan dan kekurangannya sendiri. Misalnya, seorang diplomat yang gagal total di tempat kerja akan
berkata, "Ini adalah taktik diplomat internasional, mundur untuk menang."

9. ldentifikasi adalah upaya untuk mengidentifikasi Anda dari orang lain. Misalnya, mengidentifikasinya
sebagai bintang film Identifikasi adalah upaya untuk mengidentifikasi Anda dari orang lain. Misalnya,
mengidentifikasinya sebagai bintang film terkenal, profesor yang baik, dan sebagainya. Semua ini cenderung
memberinya pilihan yang salah.

10. Narsisme adalah rasa superioritas, rasa sakit dan mementingkan diri sendiri dengan mencintai diri yang
berlebihan, yang membuatnya sangat egois dan acuh tak acuh terhadap dunia luar.

Menurut kamus psikologi, stres adalah keadaan stres fisik dan psikis. (Chaplin, 2002). Menurut Ardani dkk. (2007)
ada dua jenis stres yang dialami orang yaitu ada yang tergolong stres yang tidak mengancam kebutuhan dasar atau
stres ringan (non-ego stress). Kedua, ada stres yang mengancam kebutuhan dasar dan integritas kepribadian, atau
yang dianggap serius dan memerlukan penanganan yang tepat (tekanan ego).

Definisi Penyakit Kronis

Penyakit kronis menurut Kementerian Kesehatan (Kemenkes) dan Organisasi Kesehatan Dunia (WHO):
Penyakit kronis adalah kondisi kesehatan yang berlangsung lama, biasanya lebih dari 3 bulan, dan tidak dapat
disembuhkan sepenuhnya. Penyakit ini memerlukan perawatan yang berkelanjutan dan dapat mempengaruhi
kualitas hidup penderitanya. Contoh penyakit kronis termasuk diabetes, hipertensi dan penyakit jantung
(Kemenkes). Sedangkan WHO mendefinisikan penyakit kronis sebagai penyakit yang bersifat berkepanjangan dan
progresif, yang sering kali tidak dapat disembuhkan sepenuhnya. Penyakit ini dapat menyebabkan komplikasi
serius dan meningkatkan risiko kematian. Penyakit kronis dapat melibatkan berbagai sistem tubuh dan sering kali
terkait dengan faktor risiko seperti pola makan yang tidak sehat, kurangnya aktivitas fisik, dan penggunaan
tembakau. Menurut KBBI, penyakit kronis adalah penyakit yang berlangsung terus-menerus, menahun, atau tidak
sembuh-sembuh dalam waktu yang lama. Ini mencakup kondisi yang berkembang perlahan dan menetap dalam
jangka waktu yang panjang, berlawanan dengan penyakit akut yang timbul mendadak dan memburuk cepat.

2. Metode Penelitian

Metode yang digunakan adalah kajian literatur (literature review), metode ini adalah suatu pendekatan penelitian
yang dilakukan dengan cara menelaah, mengidentifikasi, menganalisis dan mensintesis berbagai sumber pustaka
yang relevan dengan topik penelitian. Menurut Manja menjelaskan bahwa kajian literatur adalah kegiatan ilmiah
berupa penelusuran, pembacaan kritis, evaluasi, dan pengorganisasian kembali temuan-temuan dari penelitian
terdahulu, teori, maupun konsep yang terkait dengan tema penelitian.

3. Hasil dan Diskusi
Aplikasi konsep Tazkiyatun Nafs sebagai pendekatan psikologis pada pasien penyakit kronis.

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5724
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

12421



Alis Mardiantit, Faisal Adam?, Sitti Maisyaroh®, Faiz Karim Fatkhullah*
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

Tazkiyatun nafs merupakan konsep sentral dalam psikologi Islam yang merujuk pada proses penyucian jiwa dari
kotoran moral seperti sifat tercela dan dosa, bertujuan mencapai kesempurnaan spiritual serta kedekatan dengan
Allah SWT. Konsep ini sering diterapkan dalam psikoterapi Islam untuk mengatasi masalah mental dan rohani
dengan tahapan utama takhalli, tahalli, dan tajalli. Beberapa jurnal ilmiah membahasnya secara mendalam, relevan
dengan perspektif psikologi manusia berbasis tasawuf. Definisi Utama Tazkiyatun nafs berarti "penyucian jiwa"
atau pembersihan hati dari penyakit batin seperti iri hati, kesombongan, dan ego, sambil mengisi dengan sifat
terpuji seperti kerendahan hati dan ketulusan. Proses ini mengembalikan jiwa ke fitrah murni, membuka ruang
untuk ilmu dan hikmah, serta mencapai kedamaian batin. Dalam psikologi Islam, tazkiyah menjadi kunci
pembentukan individu berakhlak mulia, beriman, dan bertagwa. Tahapan Proses Takhalli adalah Membersihkan
jiwa dari sifat tercela seperti hasad, riya', dan takabur melalui taubat, istighfar, muhasabah, serta pengendalian
nafsu, sedangkan Tahalli adalah Mengisi jiwa dengan sifat terpuji seperti sabar, syukur, tawadhu melalui ibadah
konsisten dan niat Ikhlas dan Tajalli adalah Mengalami cahaya ilahi setelah jiwa suci, menghasilkan ihsan di mana
seseorang beribadah seolah melihat Allah. Konsep ini selaras dengan psikologi kontemporer untuk membangun
resiliensi melalui pembersihan hati dan pengendalian keinginan.

Magamat atau tingkatan atau derajat spiritual seorang hamba menurut tasawuf berperan krusial dalam intervensi
psikologis praktis sebagai tahapan spiritual yang membersihkan jiwa, mengendalikan emosi dan membangun
ketahanan mental melalui pendekatan holistik berbasis Islam. Intervensi ini efektif untuk mengatasi kecemasan,
stres, depresi, dan gangguan psikosomatis modern dengan metode seperti dzikir, muhasabah, dan pembinaan
galbu. Aplikasi praktisnya mencakup konseling, pendidikan, dan dakwah untuk stabilisasi mental neurosis hingga
psikosis. Magamat mencakup tahapan seperti taubat (penyucian spiritual), zuhud (pelepasan duniawi), sabar
(ketabahan), tawakkal (penyerahan), dan ridha (penerimaan takdir), yang membentuk kerangka terapi bertahap.
Setiap magam menargetkan dimensi psiko-spiritual spesifik, seperti taubah untuk transformasi dari perilaku
destruktif ke positif.

Takhalli merupakan tahap awal dan fundamental dalam proses penyucian jiwa (tazkiyatun nafs), yang secara
harfiah berarti mengosongkan atau membersihkan diri dari segala sifat dan perilaku tercela yang dapat mengotori
hati dan jiwa manusia. Proses ini merupakan langkah yang sangat krusial karena menjadi fondasi bagi tahapan-
tahapan selanjutnya dalam perjalanan spiritual seseorang menuju kesempurnaan akhlak dan kedekatan dengan
Allah SWT (Mutholingah and Zain 2021). Pada konteks ini, "takhalli" mengacu pada upaya untuk membersihkan
diri seseorang dari segala bentuk perbuatan atau tingkah laku yang tidak baik, baik yang berasal dari dalam maupun
dari luar. Dalam hal ini, takhalli juga dapat diartikan sebagai upaya untuk menyucikan jiwa dengan menjauhkannya
dari semua perbuatan tercela. Tidak ada tindakan tercela dalam diri manusia. Ini dilakukan untuk membersihkan
hati sehingga keinginan untuk berbuat jahat tidak menghalanginya untuk mendekatkan diri kepada Sang Pencipta.
Pembersihan dari sifat-sifat buruk seperti hasud, higd (rasa dongkol), su'udzon, takabbur, ujub, riya', dan ghadzab,
serta pembersihan dari maksiat lahir dan batin juga disebut sebagai takhalli. Dalam praktiknya, takhalli
membutuhkan kesadaran dan kejujuran yang mendalam untuk mengenali berbagai penyakit hati dan keburukan
yang bersemayam dalam diri.

Proses ini dimulai dengan muhasabah atau introspeksi diri yang dilakukan secara rutin dan menyeluruh, dimana
seseorang harus berani mengakui dan mengidentifikasi sifat-sifat buruk yang ada dalam dirinya. Penyakitpenyakit
hati yang harus dibersihkan ini mencakup berbagai bentuk, mulai dari hasad (iri dengki), riya (pamer), ujub
(membanggakan diri), takabur (sombong), ghadab (pemarah), ghibah (menggunjing), namimah (mengadu domba),
hubbud dunya (cinta dunia berlebihan), dan berbagai sifat tercela lainnya (JAyu Wandira, Muhammad Saleh
2023). Proses pembersihan diri dalam takhalli tidak bisa dilakukan secara instan, melainkan membutuhkan
perjuangan yang konsisten dan berkelanjutan. Hal ini karena sifat-sifat buruk yang telah mengakar dalam diri
seseorang seringkali sulit untuk dihilangkan dalam waktu singkat. Diperlukan kesabaran, ketekunan, dan
komitmen yang kuat untuk terus-menerus melawan dan mengendalikan dorongan-dorongan negatif yang muncul
dari dalam diri. Dalam prosesnya, seseorang perlu melakukan evaluasi diri secara berkala untuk memastikan
bahwa pembersihan yang dilakukan berjalan efektif dan memberikan Takhalli juga melibatkan proses pembersihan
pikiran dari berbagai bentuk pemikiran yang dapat menjauhkan seseorang dari Allah SWT. Ini termasuk
membersihkan pikiran dari prasangka buruk terhadap Allah dan sesama manusia, pemikiran-pemikiran yang
merusak akidah, serta berbagai bentuk keraguan yang dapat menggoyahkan keimanan. Proses ini memerlukan
upaya aktif untuk mengganti pikiran-pikiran negatif dengan pikiran-pikiran positif yang didasarkan pada nilai-
nilai keimanan dan ketakwaan. Dalam aspek praktis, takhalli dapat dilakukan melalui berbagai metode dan
pendekatan. Salah satunya adalah dengan memperbanyak istighfar dan taubat, yang merupakan bentuk mohon
ampun kepada Allah atas semua kesalahan dan dosa (Mutmainah 2021). Selain itu, membaca dan merenungi Al-

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5724
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

12422



Alis Mardiantit, Faisal Adam?, Sitti Maisyaroh®, Faiz Karim Fatkhullah*
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

Quran juga menjadi sarana yang efektif dalam proses takhalli, karena ayat-ayat Al-Quran memiliki kekuatan untuk
membersihkan hati dan mencerahkan pikiran.®

Tahalli merupakan tahap kedua dalam proses tazkiyatun nafs setelah takhalli, berfokus pada pengisian jiwa yang
telah dibersihkan dengan sifat-sifat terpuji dan akhlak mulia untuk membentuk kepribadian yang selaras dengan
nilai Islam. Tahap ini menekankan pembiasaan (i'tiadal) melalui ibadah dan latihan spiritual berkelanjutan agar
jiwa stabil dan produktif secara psiko-spiritual. Langkah praktis yang dapat dilakukan adalah (1) Ibadah Rutin:
Dzikir harian (Subhanallah, Alhamdulillah 100x), shalat malam, dan tadabbur Al-Qur'an untuk tanamkan syukur
dan tawakal. (2) Pembiasaan Akhlak: Latih sifat terpuji seperti zuhud (kurangi materialisme), sabar (hadapi ujian
dengan senyum), dan ikhlas (niat hanya rida Allah). (3) Muhasabah Terarah: Refleksi malam hari catat amal baik,
evaluasi kemajuan, dan doa permohonan kekuatan spiritual. Manfaat Psikologis Tahalli membangun resiliensi
emosional, kurangi kecemasan kronis, dan tingkatkan kepuasan hidup melalui keseimbangan ruhani, relevan untuk
pasien kronis dalam psikoterapi Aswaja. Integrasinya dengan tahap lain hasilkan transformasi holistik menuju
tajalli.

Tahalli dalam perspektif tasawuf kontemporer dipahami sebagai tahap pengisian jiwa dengan sifat terpuji pasca-
pembersihan takhalli, diadaptasi ke konteks modern seperti ekonomi Islam, pendidikan karakter, dan kesehatan
mental untuk transformasi holistik yang relevan dengan tantangan era digital. Pendekatan ini mengintegrasikan
tasawuf klasik Al-Ghazali dengan praksis sehari-hari, menekankan pembiasaan akhlak seperti gana'ah dan ikhlas
melalui dzikir dan refleksi

Tajalli, dalam Psikologi menggambarkan manusia sebagai makhluk yang misterius dan rumit. Kompleksitas gejala
prilaku manusia membuat studi dimensi psikologi manusia menjadi sulit. Al-Qur'an mensifati manusia sebagai
makhluk yang sempurna di bumi ini. Dalam hal ini, manusia pasti memiliki masalah yang besar dalam versi mereka
masing-masing. Sifat sabar dan tawakkal dapat berfungsi sebagai tajalli karena dengannya seseorang dapat
mewujudkan perasaan tenang dan tenteram, sehingga mereka tidak mudah gelisah atau cemas jika ditimpa musibah
dan ujian. Oleh karena itu, metode tajalli ini, sabar dengan sifat tawakkal, adalah pendekatan pengobatan untuk
gangguan mental dan gangguan kejiwaan (Rajab 2008). Tajalli dapat diartikan sebagai kondisi di mana cahaya
batiniah Allah masuk ke dalam hati manusia, memberikan pencerahan dan kedamaian. Dalam tasawuf, tajalli
dianggap sebagai pengalaman spiritual yang mendalam, di mana seseorang merasakan kehadiran Allah secara
langsung dalam hidupnya. Ini bisa berupa perasaan tenang, cinta kepada Allah, dan kedekatan spiritual yang
mendalam. Dalam proses tazkiyatun anafs, tahapan tajalli adalah tahapan terakhir dan paling penting karena tahap
ini adalah upaya untuk menstabilkan diri dengan dunia yang sangat berbeda dari individu yang baru dilahirkan
melalui proses penyucian jiwa.

Pada tahap ini, klien (pasien) harus konsisten dengan perubahannya sehingga semakin dia menghadapi dunia nyata,
semakin dia memahami perubahan baik dirinya (Faiz et al. 2019). beberapa langkah-langkah dan terapi yang dapat
ditempuh oleh kaum sufi untuk menuju tajalli, yaitu: (1) Puasa sunah, menjadikan seseorang berperilaku baik
secara lahir dan memilikipersana lembut secara batin. Sehingga seseorang yang berpuasa sunah tidakakan mudah
menganiyaya orang lain. (2) Sholat sunah pada malam hari, sangat dianjurkan karena waktu malam yang tenang
dapat melatih seseorang untuk menjadi pribadi yang khusyuk dan tuma’ninah. (3) Berdzikir pada malam hari,
karena pada waktu itu malaikat turun untuk menyebarkan rahmat kepada alamsemesta, sehingga pada saat itu do’a
seorang hamba dikabulkan. (4) Tafakkur dan tadabbur (merenung), melakukan tafakkur (berpikir) dan tadabbur
(merenung) atas ciptaan Allah adalah langkah yang esensial. Ini membantu individu memahami kebesaran Allah
dan menyingkap hijab yang menghalangi pencerahan. (5) Mujahadah, untuk mencapai tajalli, sangat penting untuk
berjuang melawan hawa nafsu dan godaan duniawi melalui mujahadah. Ini melibatkan usaha aktif untuk
menghindari perbuatan dosa dan meningkatkan kualitas ibadah. (6) Zuhud, untuk mencapai kedamaian batin yang
diperlukan untuk tajalli, seseorang dapat mengembangkan sikap zuhud, yaitu berfokus pada kehidupan akhirat
daripada kehidupan duniawi. (7) lkhlas dalam beribadah, untuk mendapatkan pencerahan llahi, Anda harus
melakukan segala sesuatu dengan niat tulus untuk Allah SWT. Dengan menjadi ikhlas dalam setiap tindakan,
seseorang akan lebih dekat kepada-nya (Dewi 2021).

Implikasi konsep tazkiyatun nafs dalam meningkatkan kualitas hidup pada pasien penyakit kronis.

Masalah psikologis yang paling sering dialami oleh pasien penyakit kronis adalah depresi yang mana sering
dikaitkan dengan gangguan fungsional dari tubuh pasien itu sendiri menyebabkan kepatuhan terhadap terapi
rendah, partisipasi rendah dalam rehabilitasi dari gangguan fungsional tersebut, serta peningkatan tingkat
morbiditas dan mortalitas. Selain itu, kualitas hidup atau Quality of life (QoL) sebagai indikator perawatan holistik
yang baik juga dapat menurun, karena depresi sering disebut sebagai prediktor utama yang menentukan QoL.

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5724
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

12423




Alis Mardiantit, Faisal Adam?, Sitti Maisyaroh®, Faiz Karim Fatkhullah*
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

Kondisi — kondisi ini menunjukkan pentingnya pengenalan dan peningkatan manajemen depresi pada pasien
penyakit kronis. Tazkiyatun Nafsa tau Penyucian jiwa membantu pasien dengan penyakit kronis dalam
mengurangi stres, kecemasan dan depresi dengan menggantikan pikiran negative kepada pikiran positif melalui
kesadaran spiritual, sehingga dapat meningkatkan ketahanan mental yang akan memberi dampak pada kepatuhan
pengobatan dan ketahanan mental. Pendekatan ini mengembalikan jiwa ke fitrahnya, mendatangkan ketenangan
batin (sakina) yang memperkuat resiliensi terhadap rasa sakit fisik kronis dan meningkatkan harapan hidup.
Manfaat lainnya yang secara holistik mendukung pemulihan fisik.

Kecerdasan spiritual (spiritual quotient), terdiri dari dua istilah yaitu spiritual dan kecerdasan. Indikator kecerdasan
spiritual yang berkembang baik adalah tawazun/fleksibel yaitu kemampuan menemukan jawaban dasar ketika
melihat berbagai masalah secara keseluruhan, kesadaran hidup yang tinggi berdasarkanmisi dan nilai-nilai dan
istiqgomah, tawadhu/kepercayaan pada kerendahan hati, kejujuran, dan ujian yang dihadapi,kemampuan dan
kejujuran yang dimiliki visi dan membawa nilai bagi orang lain (Hasan, 2019). Pengetahuan adalah pemahaman
seseorang tentang suatu objek atau hasil dari setiap tindakan yang bertujuan untuk memahami sutu objek
tertentu.Faktor yang mempengaruhi pengetahuan meliputi memori, pengalaman, minat, pemikiran, rasional,
bahasa, dan kebutuhan manusia. Sehingga tingkat pendidikan, informasi, hubungan sosial, budaya, ekonomi, dan
pengalaman sebagai faktor lainnya yang juga mempengaruhi pengetahuan (Rachmawati, 2019).

Ras, dukungan sosial, pengasuh selama sakit, pengetahuan, dan komplikasi merupakan pengaruh yang signifikan
terhadap manajemen perawatan diri pasien kronis. Spiritualitas, sebagai sumber koping yang berharga (Roger &
Hatala, 2018), telah ditentukan esensial bagi pasien dengan penyakit kronis atau depresi untuk mencapai
penyembuhan dan kesejahteraan mental (Perriam, 2015; Rahman, 2017; Steinhorn et al., 2017). Pencapaian
tertinggi seorang Muslim adalah keridhaan Allah, yang juga dikenal sebagai kesejahteraan ultimate (Sadat Hoseini
et al., 2019). Kesejahteraan didefinisikan sebagai proses dan keadaan pencarian fungsi manusia maksimum yang
melibatkan tubuh, pikiran, dan jiwa (Archer et al., 1987). Dalam Islam, seorang Muslim akan memperoleh
kesejahteraan jika ia berusaha memuaskan Allah dan memperoleh keridhaan-Nya melalui ketaatan, penyerahan
diri, dan menjalankan perintah Allah (Sabiq, 2021; Sadat Hoseini et al., 2019). Selain itu, keridhaan Allah akan
membawa kedamaian, menumbuhkan kebahagiaan, menyelesaikan setiap masalah, memberikan perlindungan, dan
mencapai surga (Ali, 2015; Hidayat, 2021b).

Deskripsi di atas sesuai dengan teori attachment yang dijelaskan oleh John Bowlby. Attachment yang aman antara
manusia dan Allah terkait dengan kemampuan koping, hasil kesehatan mental yang lebih baik, peningkatan harga
diri, fungsi hubungan yang lebih kuat, dan kesejahteraan secara keseluruhan sebagai indikator kesejahteraan
(Sabry & Vohra, 2013). Selain itu, keyakinan religius akan membantu seseorang dengan mudah menemukan
makna hidup dan krisis, yang esensial untuk penguatan kesehatan mental (Rahman, 2017). Namun, penelitian
tentang efektivitas pendekatan spiritual Islam dan prosesnya dalam mengobati depresi serta meningkatkan QoL
pada pasien penyakit jantung masih terbatas.

Skala Ryff Scales of Psychological Well-Being (PWB) dan WHO-5 Well-Being Index paling cocok untuk
mengukur kesejahteraan psikologis pasien kronis, karena mencakup dimensi otonomi, tujuan hidup, dan hubungan
positif yang relevan dengan intervensi tazkiyatun nafs. Kedua skala ini valid diadaptasi untuk konteks Indonesia
dan sensitif terhadap perubahan spiritual pada pasien paliatif atau kronis.

Reliabilitas

Skala Dimensi Utama Kelebihan untuk Pasien Kronis
(Cronbach's a)

Otonomi, mastery, growth, | Mengukur pertumbuhan spiritual
Ryff PWB (42-item) purpose, relations,  self- | pasca-tazkiyah; versi pendek (18- 0.80-0.90
acceptance item) praktis klinis

. Cepat (5 menit), sensitif depresi
WHO-5 Well-Being

Index (5-item) Mood positif, vitality, coping kro.nis-; cocok pre-post intervensi 0.85-0.92
paliatif
DASS-21 D i- Spesifik terkait kit
: (Depresi Stres, anxiety, depresi pes! i .ganggu.an erkait penyaki 0.88-0.93
Anxiety-Stres) kronis; integrasi dengan QoL SF-36

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5724
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

12424



Alis Mardiantit, Faisal Adam?, Sitti Maisyaroh®, Faiz Karim Fatkhullah*
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

Self care management pada pasien penyakit kronis adalah kemampuan pasien untuk secara mandiri merencanakan,
melaksanakan, memantau dan mengevaluasi perawatan dirinya sehari-hari guna mengontrol penyakit, mencegah
komplikasi, dan menjaga kualitas hidup. Unsur Utama Self Care Management meliputi pertama pemantauan gejala
dan kondisi (misalnya mengukur tekanan darah, gula darah, atau memantau tanda overhidrasi pada hemodialisis).
Kedua kepatuhan terhadap pengobatan dan jadwal kontrol (minum obat tepat waktu, datang ke hemodialisis atau
poli sesuai jadwal). Ketiga pengaturan pola hidup seperti diet khusus, aktivitas fisik sesuai kemampuan,
manajemen stress dan tidur cukup. Tazkiyatun nafs efektif untuk pasien kronis melalui tahapan tahalli (pengisian
jiwa dengan sifat terpuji seperti sabar, syukur, dan tawakkal), karena langsung mengatasi keputusasaan kronis,
meningkatkan kepatuhan self care dan memperbaiki kualitas hidup psikologis pasien. Tahalli dianggap paling
Efektif karena pada Tahap ini melibatkan praktik dzikir, doa dan muhasabah harian yang membentuk ketahanan
emosional, mengurangi kecemasan atau pengelolaan dari suatu penyakit kronis yang diderita pasien serta
mendukung adaptasi jangka panjang dibandingkan takhalli (pembersihan awal) atau tajalli (spiritual lanjutan).
Pasien kronis mendapat manfaat langsung berupa pengendalian emosi, peningkatan motivasi diet/olahraga dan
rasa damai batin yang selaras dengan terapi medis.

Konsep Tazkiyatun Nafs (penyucian jiwa) dalam tradisi Islam memiliki implikasi yang sangat mendalam bagi
pasien penyakit kronis. Penyakit menahun bukan sekadar tantangan fisik, tetapi juga ujian mental dan spiritual
yang berat. Berikut adalah analisis bagaimana praktik tazkiyatun nafs dapat meningkatkan kualitas hidup pasien
tersebut: (1) Transformasi Persepsi terhadap Penyakit; Tazkiyatun nafs mengajarkan bahwa segala sesuatu yang
terjadi adalah bagian dari ketetapan Allah. Pasien yang mempraktikkan hal ini akan bergeser dari mentalitas
"korban™ (victim mentality) menuju mentalitas "hamba yang rida". Penerimaan (Rida): Mengurangi resistensi
mental terhadap rasa sakit, yang secara psikologis menurunkan tingkat stres dan depresi. Husnuzan (Berprasangka
Baik): Meyakini bahwa penyakit adalah penggugur dosa atau sarana kenaikan derajat spiritual. (2) Manajemen
Stres melalui Zikir dan Kontemplasi; Proses penyucian jiwa melibatkan aktivitas rutin seperti zikir, doa dan
muhasabah (introspeksi diri). Secara klinis, aktivitas ini merangsang respons relaksasi pada tubuh. Ketenangan
Batin: Menurunkan kadar hormon Kkortisol (hormon stres) yang sering kali memperburuk kondisi penyakit kronis
seperti hipertensi atau diabetes. Kualitas Tidur: Jiwa yang tenang cenderung memiliki pola istirahat yang lebih
baik, yang sangat krusial untuk proses pemulihan atau manajemen gejala. (3) Penguatan Resiliensi (Daya Tahan)
Mental. Pasien dengan penyakit kronis sering menghadapi perasaan putus asa. Tazkiyatun nafs membangun pilar-
pilar karakter yang kokoh yaitu Sabar: Bukan sekadar menahan diri, tetapi tetap aktif melakukan ikhtiar
pengobatan sambil menjaga lisan dari keluhan. Dan Syukur: Memfokuskan diri pada organ tubuh yang masih
berfungsi dengan baik daripada meratapi fungsi yang hilang, sehingga menjaga sisa energi positif dalam diri. (4)
Perubahan Perilaku dan Kedisiplinan. Penyucian jiwa melatih mujahadah (perjuangan melawan hawa nafsu). Hal
ini berimplikasi langsung pada kepatuhan medis seperti: Kontrol Diri: Lebih disiplin dalam menjaga diet, menjauhi
pantangan, dan rutin mengonsumsi obat sebagai bentuk amanah menjaga tubuh dan Tanggung Jawab: Memandang
tubuh sebagai titipan Tuhan yang harus dirawat sebaik mungkin selama nyawa masih dikandung badan.

Aspek Tanpa Tazkiyatun Nafs Dengan Tazkiyatun Nafs

Respon terhadap
Gejala

Cemas, marah, dan
menyalahkan keadaan.

Tenang, sabar, dan mencari
hikmah.

Kepatuhan Medis

Terputus-putus karena putus
asa.

Konsisten sebagai bentuk
ibadah (ikhtiar).

Interaksi Sosial

Menarik diri dan
terisolasi.

merasa

Tetap hangat dan menjaga
silaturahmi.

Integrasi konsep tazkiyatun nafs oleh profesional kesehatan pada praktik klinis.

Menurut Lewis R. Wolberg, psikoterapi secara istilah didefinisikan sebagai proses perawatan yang memanfaatkan
metode psikologis untuk menangani permasalahan yang berasal dari aspek emosional kehidupan. Dalam
praktiknya, seorang terapis secara sadar membangun hubungan profesional dengan pasien yang bertujuan untuk:
(1) menghilangkan, mengubah atau memahami gejala-gejala yang ada, (2) memperbaiki pola perilaku yang

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5724
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

12425



Alis Mardiantit, Faisal Adam?, Sitti Maisyaroh®, Faiz Karim Fatkhullah*
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

terganggu, serta (3) mendorong pertumbuhan dan perkembangan kepribadian yang lebih positif. Hamdani Bakran
AdzDzaky mendefinisikan psikoterapi sebagai metode pengobatan penyakit yang berfokus pada aspek kebatinan.
Hal ini mencakup penerapan teknik-teknik tertentu untuk menangani gangguan psikologis, kesulitan untuk
menyesuaikan diri dengan rutinitas sehari-hari, atau penyembuhan melalui iman, serta percakapan pribadi dengan
teman atau pendidik.

Peran Intervensi Praktis adalah fokus pada Kontrol Emosi, Zuhud dan sabar minimalkan ama-rah, frustasi,
cemburu melalui pengendalian nafsu dan pengambilan hikmah dari cobaan, Stabilisasi Mental seperti Tawakkal
dapat mengurangi kecemasan dengan optimisme kepada llahi, ridha berperan mencegah duka dengan keyakinan
takdir terbaik pada dirinya dan Pemulihan Holistik yaitu Takhalli-tahalli-tajalli sebagai "aspirin jiwa" untuk
keseimbangan ruh dan jiwa suci (galb-nafs) di era kompetitif ini. Intervensi tazkiyatun nafs dalam perawatan
paliatif melibatkan pendekatan spiritual Islam untuk membersihkan jiwa pasien tahap akhir dari sifat tercela,
mengurangi kecemasan eksistensial, dan meningkatkan penerimaan kematian melalui tahapan takhalli, tahalli, dan
tajalli. Praktik ini melengkapi manajemen nyeri medis dengan konseling holistik, relevan untuk pasien penyakit
kronis khususnya Muslim di rumah sakit. Adapun tahapan intervensi utama yang dapat diberikan pada pasien oleh
professional kesehatan adalah Takhalli (Pembersihan): Pasien dipandu muhasabah diri dan istighfar untuk
melepaskan keputusasaan atau dendam, dilakukan 10-15 menit harian via sesi paliatif dengan dzikir ringan. Tahalli
(Pengisian): Pembiasaan akhlak mulia seperti sabar dan tawakal melalui doa bersama dan refleksi Al-Qur'an,
terintegrasi dalam kunjungan chaplain untuk ketenangan akhir hayat. Tajalli (Penyempurnaan): Visualisasi
kedekatan ilahi dengan guided imagery Islami, efektif menurunkan depresi seperti terapi zikir pada pasien kanker
paliatif.

Profesional kesehatan dapat menerapkan tazkiyatun nafs melalui psikoterapi Islam, seperti menggabungkan
introspeksi (muhasabah) dengan teknik konseling modern untuk gangguan mental ringan hingga sedang untuk
mengurangi stres secara holistik. Pendekatan ini efektif di klinik Islami atau rumah sakit dengan mayoritas pasien
Muslim, memadukan spiritualitas dengan regulasi emosi. Komponen integrative lainnya adalah Sabar dan Syukur
yang mana erfungsi sebagai pengobatan utama stres kronis, mencegah depresi relaps. Tauhid dan tawakkal juga
dapat menenangkan batin, mempercepat pemulihan mental pada pasien Muslim. Dan Dzikir teratur pada praktik
sederhana yang terintegrasi self care, terbukti tingkatkan resiliensi.

Integrasi konsep Tazkiyatun Nafs ke dalam praktik klinis merupakan bentuk pendekatan Bio-Psiko-Sosio-Spiritual
yang komprehensif. Profesional kesehatan (dokter, perawat, atau terapis) tidak perlu menjadi ulama untuk
menerapkan ini, melainkan bertindak sebagai fasilitator yang mendukung kesehatan mental dan spiritual pasien.
Berikut adalah strategi integrasi Tazkiyatun Nafs dalam praktik klinis bagi pasien penyakit kronis: (1) Skrining
dan Asesmen Spiritual; Langkah awal adalah memahami sejauh mana kondisi spiritual memengaruhi persepsi
penyakit pasien. Profesional kesehatan dapat menggunakan instrumen seperti FICA Spiritual History Tool yang
dimodifikasi dengan nilai-nilai Islam dengan menekankan pada Identifikasi hambatan jiwa: Apakah pasien merasa
"dihukum™ oleh Tuhan? (Ini adalah indikasi jiwa yang kotor/gelisah yang butuh penyucian) dan Identifikasi
sumber kekuatan: Apakah pasien memiliki rutinitas zikir yang membuatnya tenang?. (2) Edukasi "Ikhtiar sebagai
Ibadah"; Profesional kesehatan dapat mengubah narasi pengobatan medis dari sekadar "kewajiban klinis" menjadi
"amal saleh". Dengan melakukan perubahan dalam Integrasi Niat: Mengajak pasien meniatkan minum obat atau
terapi fisik sebagai bentuk amanah menjaga tubuh (penyucian dari sifat lalai) serta Re-framing Rasa Sakit:
Menjelaskan secara empati bahwa setiap jarum suntik atau rasa nyeri adalah pembersih dosa (kifarah), yang secara
langsung mendukung konsep tazkiyatun nafs dalam membersihkan noda-noda batin. (3) Implementasi Terapi
Kognitif Berbasis Spiritual; Dalam praktik psikologi klinis atau konseling keperawatan, teknik ini dapat digunakan
untuk melawan pikiran negatif (waswas) dengan cara Muhasabah Terpimpin: Mengajak pasien merefleksikan
nikmat yang masih ada di tengah keterbatasan fisik untuk menumbuhkan sifat Syukur dan Manajemen Marah dan
Keluh Kesah: Melatih pasien untuk mengganti keluhan verbal dengan kalimat thayyibah (seperti Alhamdulillah
atau Istighfar) saat gejala penyakit memuncak. (4) Lingkungan Klinis yang Mendukung (Healing Environment);
Rumah sakit atau klinik dapat menyediakan fasilitas yang mendukung proses penyucian jiwa tanpa mengganggu
prosedur medis. Audio Terapi dengan Menyediakan akses murottal Al-Qur'an atau panduan zikir pagi-petang yang
terbukti secara klinis menurunkan frekuensi napas dan detak jantung pada pasien cemas serta Fasilitas Ibadah yang
Aksesibel: Memastikan pasien dengan keterbatasan fisik (misal: gagal ginjal atau pasca-stroke) mendapatkan
edukasi cara bersuci (tayamum) dan salat dalam keadaan sakit agar hubungan mereka dengan Pencipta tidak
terputus.

Dalam mengintegrasikan konsep ini, profesional kesehatan harus tetap memperhatikan Otonomi Pasien yaitu
Menghargai jika pasien memiliki tingkat religiusitas yang berbeda serta Kompetensi professional Kesehatan, jika

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5724
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

12426



Alis Mardiantit, Faisal Adam?, Sitti Maisyaroh®, Faiz Karim Fatkhullah*
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

masalah spiritual pasien terlalu kompleks (misal: krisis eksistensial berat), medis harus merujuk kepada konselor
spiritual atau ustadz yang memahami konteks kesehatan.

Peran Profesional Bentuk Integrasi Tazkiyatun Nafs
Dokter Memberikan harapan (Raja') saat menjelaskan prognosis, menghindari bahasa yang
mematikan semangat.
Perawat Membimbing zikir ringan saat melakukan tindakan medis yang menimbulkan nyeri.
. Mengajarkan konsep halalan thayyiban dan makan secukupnya sebagai bentuk
Dietisien
kontrol nafsu.
Pekerja Sosial Menghubungkan pasien dengan komunitas dukungan sebaya yang berbasis spiritual.
Kesimpulan

Konsep Tazkiyatun Nafs dalam ASWAJA berfokus pada penyucian jiwa untuk mendekatkan diri kepada Allah
melalui pembersihan dari sifat tercela dan pengisian dengan sifat-sifat terpuji. Hal ini didukung oleh dalil-dalil Al-
Qur'an dan Hadits yang menekankan pentingnya hati yang bersih sebagai syarat untuk mencapai kebahagiaan dan
keselamatan. Proses ini menjadi terapi spiritual dalam Islam yang membantu individu mencapai keseimbangan
emosional dan mental. Dengan melatinh diri melalui ihsan, takhalli, tahalli, dan tajalli, seseorang dapat
mengendalikan nafsu dan mencapai ketenangan jiwa. Spiritualitas tinggi, termasuk tazkiyatun nafs, berhubungan
positif dengan kesejahteraan psikologis dan Quality of Life (QoL) pada pasien kronis melalui perawatan spiritual.
Integrasi ini mengurangi tekanan psikologis dan meningkatkan adaptasi. Praktik dzikir dan taubat dalam tazkiyah
efektif mereduksi kecemasan dan mendukung manajemen stres kronis. Secara keseluruhan, tazkiyatun nafs
meningkatkan Subjective Well-Being (kesejahteraan subjektif) pasien. Meskipun secara fisik penyakit tersebut
mungkin belum sembuh total, kualitas hidup pasien meningkat karena mereka tidak lagi "menderita” secara
batiniah. Mereka menemukan makna di balik rasa sakit, yang merupakan kunci utama dalam perawatan paliatif
dan jangka panjang. Rekomendasi penulis pada layanan di Fasilitas Kesehatan adalah (1) Memasukkan layanan
tazkiyatun nafs ke dalam unit pelayanan rohani/psikososial (misalnya di bawah komite etik RS dan kerohanian
atau instalasi psikologi klinis), (2) SPO “Konseling Tazkiyatun Nafs untuk Pasien Kronis” yang memuat indikasi
(kecemasan, distress spiritual), kontraindikasi (delirium berat, psikosis akut), durasi sesi, dan alur rujukan:
Mengintegrasikan tahapan takhalli-tahalli-tajalli ke dalam langkah praktis. (3) Membuat tools penilaian
menggunakan instrumen standar seperti Ryff PWB, WHO-5, DASS-21, dan skala kesejahteraan spiritual
(misalnya FACIT-Sp) sebagai baseline dan evaluasi pasca intervensi tazkiyah: mendokumentasikan dalam Catatan
Perkembangan Pasien Terintegrasi (CPPT) dan (4) Pelatihan SDM dan Kompetensi: Mengembangkan modul
mindfulness spiritual Islam yang memadukan teknik klinis (pernapasan, grounding) dengan muhasabah, istighfar,
doa, sebagaimana model terapi mindfulness spiritual Islam yang terbukti menurunkan stres.

Daftar Pustaka

1. Mutholingah, S. (2021). Metode Penyucian Jiwa (Tazkiyah Al-Nafs) dan Implikasinya bagi Pendidikan Agama Islam. Malang:
Ta’limuna. https://doi.org/10.32478/talimuna.v10i1.662

2. Ahmad, P. A. (2024). Pengertian Tazkiyah An-Nafs. Bandung: Pesantren Magi.
https://pesantrenmagi.net/tazkiyah-an-nafs/definisi-tazkiyah-an-nafs/

3. Faridah, A. (2023). Perjalanan Pemikiran Tasawuf Imam Al-Ghazali dalam Pendidikan Islam: Dari Tahap Takhalli hingga Tajalli.
Ngawi: Launul llmi.
https://ejournal.iaingawi.ac.id/index.php/launulilmi/article/view/1259

4. Prabuy, S. A, Silviana, M., Wijaya, Y., Farahdiba, 1., Sairah, Aprilyani, R., Yuhanah, Putri, D. A., Fahlevi, R., & Fitri, I. S. (2022).
Psikologi Klinis. Padang: PT Global Eksekutif Teknologi.

5. Waulansari, R. A., & Musta’in, M. (2020). Pengaruh intervensi dukungan pengambilan keputusan terhadap manajemen kesehatan
tidak efektif pada keluarga dengan penyakit kronis. Indonesian Journal of Nursing Research.https://jurnal.unw.ac.id

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5724
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

12427



https://doi.org/10.32478/talimuna.v10i1.662
https://pesantrenmaqi.net/tazkiyah-an-nafs/definisi-tazkiyah-an-nafs/
https://ejournal.iaingawi.ac.id/index.php/launulilmi/article/view/1259

Alis Mardiantit, Faisal Adam?, Sitti Maisyaroh®, Faiz Karim Fatkhullah*
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

10.
11.
12.

13.
14.
15.

16.

Kibtiyah, M., Zakia, A., Faylasufa, H. N., Nur, A., & llman, A. Z. (2024). Aplikasi Tazkiyatun Nafs dalam psikoterapi Islam.
Hisbah: Jurnal Bimbingan Konseling dan Dakwah Islam.

https://doi.org/10.14421/hisbah.2024.212-07

Nuraeni, A., Suryani, Trisyani, Y., & Anastasia. (2023). Islamic spiritual care, depression, and quality of life among patients with
heart disease: A systematic review. Journal of Holistic Nursing.

https://doi.org/10.1177/08980101231180514

Agustin, L. (2018). Intervensi psikologi Islam: Model konseling kelompok dengan teknik self-management tazkiyatun nafs. Jurnal
Psikologi Islam.https://doi.org/10.47399/jpi.v5i2.66

Iriyanti, A. F., & Widiana, H. S. (2024). Peran dukungan sosial dan regulasi emosi terhadap psychological well-being pada caregiver
penyakit kronis. Jurnal Psikologi Sains dan Profesi. https://doi.org/10.24198/jpsp

Istiqgomah, A., Shohibul, M., & Anwarudin, A. (2024). Model terapi psikospiritual: Implementasi konsep Tazkiyatun Nafs Hamka
dalam mengatasi penyakit jiwa. Risalah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam.

https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v10i1.790

Rohmah, N., Rahmilasari, G., & Humnah, H. (2025). Pelatihan Tazkiyatun Nafs pada karyawan rumah bersalin cuma-cuma
Bandung. PengabdianMu: Jurnal limiah Pengabdian kepada Masyarakat. https://doi.org/10.33084/pengabdianmu.v10i8.8747
Apriliani, B. D., & Arifin, S. (2025). Membentuk insan kamil melalui Tazkiyatun Nafs (tinjauan psikoterapi Islam). Syiar: Jurnal
Ilmu Komunikasi, Penyuluhan, dan Bimbingan Masyarakat Islam.https://doi.org/10.37567/syiar.v8i2

Oktarini, D. S., Herman, & Fauzan, S. (2022). Hubungan kecerdasan spiritual dan diabetes knowledge dengan self-care management
pada pasien diabetes mellitus tipe 2. Jurnal Keperawatan.

Chaplin, J. P. (2002). Kamus Lengkap Psikologi. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada.
Ardani, ., dkk. (2007). Psikologi Klinis. Jakarta: Graha limu.

World Health Organization. (2022). Noncommunicable Diseases. Geneva: WHO.
https://www.who.int

Kementerian Kesehatan Republik Indonesia. (2023). Pedoman Penatalaksanaan Penyakit Kronis. Jakarta: Kemenkes
R1.https://www.kemkes.go.id.

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5724
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

12428


https://doi.org/10.14421/hisbah.2024.212-07
https://doi.org/10.1177/08980101231180514
https://doi.org/10.24198/jpsp
https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v10i1.790
https://doi.org/10.33084/pengabdianmu.v10i8.8747
https://www.who.int/

