
 Penerapan Konsep Tazkiyatun Nafs Sebagai Pendekatan Psikologis Pada Pasien Penyakit Kronis 

12418 

 

 

 

Department of Digital Business  

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business  (RIGGS) 

Homepage: https://journal. ilmudata.co.id/index.php/RIGGS  

Vol.  4 No. 4 (2026) pp: 12418-12428 

P-ISSN: 2963-9298, e-ISSN: 2963-914X 

 

Penerapan Konsep Tazkiyatun Nafs Sebagai Pendekatan Psikologis Pada 

Pasien Penyakit Kronis 

Alis Mardianti¹, Faisal Adam², Sitti Maisyaroh³, Faiz Karim Fatkhullah⁴ 
1,2,3,4Program Pascasarjana Hukum Kesehatan, Universitas Islam Nusantara 

lalismardianti@gmail.com1, adamfaisal113@gmail.com2, dokteraisima@yahoo.com3, faiz.karim@fkip-uninus.ac.id4 

Abstrak  

Penyakit kronis dapat menyebabkan stres dan gangguan psikologis pada pasien, sehingga memerlukan pendekatan 

psikologis yang efektif untuk meningkatkan kualitas hidup mereka. Konsep Tazkiyatun Nafs, yang berasal dari ajaran Islam, 

dapat menjadi salah satu pendekatan psikologis yang efektif dalam membantu pasien penyakit kronis. Penerapan konsep 

tazkiyatun nafs sebagai pendekatan psikologis pada pasien penyakit kronis melibatkan penyucian jiwa melalui tahapan 

takhalli, tahalli dan tajalli untuk mengelola beban emosional seperti depresi dan kecemasan akibat kondisi penyakit jangka 

panjang. Pendekatan ini efektif sebagai terapi komplementer, meningkatkan ketahanan spiritual dan kualitas hidup pasien. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis penerapan konsep Tazkiyatun Nafs sebagai pendekatan psikologis pada pasien 

penyakit kronis. Penelitian ini menggunakan metode literature review dengan cara mengumpulkan dan menganalisis teori 

serta temuan penelitian terdahulu terkait fenomena yang diteliti. Dalam penelitian ini, berfokus pada pencarian data yang ada 

dalam buku dan literatur lain yang relevan dengan topik penelitian. Hasil penelitian menunjukkan bahwa penerapan konsep 

Tazkiyatun Nafs dapat membantu pasien penyakit kronis dalam meningkatkan kualitas hidup mereka. Konsep Tazkiyatun Nafs 

dapat membantu pasien dalam mengembangkan sikap positif, meningkatkan kesadaran diri, dan mengurangi stres. Sehingga 

konsep Tazkiyatun Nafs dapat menjadi salah satu pendekatan psikologis yang efektif dalam membantu pasien penyakit kronis. 

Penelitian ini diharapkan dapat menjadi referensi bagi praktisi kesehatan dalam mengembangkan pendekatan psikologis yang 

lebih efektif untuk pasien penyakit kronis. 

Kata Kunci: Tazkiyatun Nafs, Pendekatan Psikologis, Penyakit Kronis, Kualitas Hidup

1. Latar Belakang 

Penyakit kronis merupakan salah satu tantangan kesehatan terbesar di era modern ini. Pasien kronis seringkali 

mengalami stres, kecemasan dan depresi yang dapat memperburuk kondisi kesehatan mereka. Dalam konteks ini, 

pendekatan psikologis yang efektif sangat diperlukan untuk membantu pasien kronis menghadapi tantangan-

tantangan tersebut. Tawakal berfungsi sebagai strategi coping spiritual, mengurangi kecemasan pada pasien kronis 

melalui tahalli (pembersihan hati), takhalli (pelepasan nafsu), dan tajalli (keterangannya). Sabar membangun 

ketahanan mental, seperti dalam model psikoterapi Islam yang mencakup self-monitoring, relaksasi dan penguatan 

spiritual. Integrasi ini mendukung kesehatan mental holistik, di mana tawakal memotivasi fokus pengobatan 

sambil menerima ketidakpastian. 

 

Konsep tawakal dan sabar dalam Ahlussunnah wal Jamaah (ASWAJa) menawarkan pendekatan psikologis yang 

holistik untuk pasien kronis, mengintegrasikan ikhtiar medis dengan penyerahan spiritual kepada Allah. Tawakal 

adalah sikap percaya dan bergantung kepada Allah SWT, sedangkan sabar adalah kemampuan untuk menahan diri 

dari kesedihan dan kesulitan. Dalam perspektif Aswaja, tawakal membangun ketenangan jiwa via dzikir dan 

ruqyah, sementara sabar memperkuat adaptasi emosional, selaras dengan terapi Qurani Sunnah untuk kesehatan 

mental. Pendekatan ini relevan di Indonesia di mana praktik amaliyah seperti ini meningkatkan kualitas hidup 

pasien kronis secara berkelanjutan. Tawakal didefinisikan sebagai penyerahan penuh kepada Allah setelah ikhtiar 

maksimal, mencakup ketenangan batin dan keyakinan terhadap qadha dan qadar. Sabar melengkapi tawakal 

dengan ketabahan menghadapi ujian, menjauhkan dari keluh kesah, dan memperkuat resiliensi emosional. Dalam 

ASWAJa, keduanya seimbang (tawazun), menghindari ekstrem pasrah pasif atau usaha tanpa spiritualitas 

Penelitian ini bertujuan untuk Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis penerapan konsep Tazkiyatun Nafs 

sebagai pendekatan psikologis pada pasien penyakit kronis dan menguraikan mekanisme tasawuf dalam 

Tazkiyatun Nafs khususnya Tawakal (penyerahan total kepada Allah setelah ikhtiar) dan Sabar (ketabahan 

https://journal.ilmudata.co.id/index.php/RIGGS
mailto:alismardianti@gmail.com
mailto:adamfaisal113@gmail.com
mailto:dokteraisima@yahoo.com
mailto:faiz.karim@fkip-uninus.ac.id


 Alis Mardianti¹, Faisal Adam², Sitti Maisyaroh³, Faiz Karim Fatkhullah⁴ 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5724 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

12419 

 

 

menghadapi ujian) dalam konsep ASWAJa serta implikasi konsep ASWAJa pada terapi medis terhadap pasien 

kronis. Adapun rumusan masalah yang dapat dilihat oleh penulis dalam penelitian ini adalah:  

1. Bagaimana konsep tazkiyatun nafs dalam Aswaja dapat diaplikasikan sebagai pendekatan psikoterapi pada 

pasien penyakit kronis? 

2. Bagaimana implikasi konsep tazkiyatun nafs dalam Aswaja dapat meningkatkan kualitas hidup pada pasien 

penyakit kronis? dan  

3. Bagaimana profesional kesehatan dapat mengintegrasikan konsep tazkiyatun nafs dalam Aswaja pada praktik 

klinis? 

 

Konsep Tazkiyatun Nafs (Penyucian Diri) dalam Ahlussunnah wal jamaah (ASWAJA). 

Definisi Tazkiyatun Nafs adalah: 

a. Secara Etimologi (Bahasa). 

Menurut Syaikh Ramadhan Al-Buthi secara bahasa Tazkiyah adalah Ath-Thathir atau Pensucian. Sedangkan 

menurut Ibnu Faris, tazkiyah yakni nama’ (pertumbuhan/ pengembangan) dan jiyadah (penambahan). Jadi dapat 

disimpulkan bahwa tazkiyah menurut bahasa mengarah kepada dua makna yakni Pensucian dan 

Pertumbuhan/Pengembangan. Kata an-Nafs menurut bahasa adalah Dzat (Jasad & Ruh) dan Dhomir dan Qalb 

(Hati). An-Nafs sebagai jasad, ruh atau jiwa disebutkan dengan bentuk jamak. Berdasarkan pengertian diatas, 

dapat disimpulkan bahwa Tazkiyah an-Nafs menurut bahasa adalah Ilmu yang membahas pensucian hati atau diri 

seseorang. 

 

Tazkiyah berasal dari kata zakā yang berarti menyucikan, membersihkan, mengembangkan atau menumbuhkan, 

sementara nafs merujuk pada jiwa atau diri manusia. Dalam Islam, tazkiyatun nafs berarti membersihkan jiwa dari 

penyakit hati seperti syirik, riya', hasad, sombong dan hawa nafsu buruk, serta mengisinya dengan tauhid, amal 

saleh dan sifat terpuji untuk mendekatkan diri kepada Allah. Menurut ulama Ahlussunnah seperti Ibnu Taimiyyah, 

tazkiyatun nafs difokuskan pada penyucian dari syirik terutama, melalui ilmu bermanfaat, amal saleh, taat perintah 

Allah dan menjauhi larangan-Nya, tanpa bid'ah atau praktik menyimpang. 

 

Menurut Imam Al-Ghazali, Tazkiyatun Nafs adalah proses pembersihan jiwa dari sifat-sifat tercela (seperti 

kesombongan, iri dan amarah) serta mengisinya dengan sifat-sifat terpuji (seperti syukur, kasih sayang, dan 

keikhlasan), yang dilakukan melalui upaya spiritual dengan metode Takhalli (mengosongkan/pengosongan dari 

keburukan), Tahalli (menghiasi/pengisian dengan kebaikan), dan Tajalli (penyingkapan cahaya ketuhanan/ 

pemurnian spiritual), demi mencapai jiwa yang tenang (nafs muthmainnah) dan mendekatkan diri kepada Allah 

SWT. 

 

b.Secara Syariah. 

Tazkiyatun Nafs adalah pensucian hati atau diri dari pemikiran yang sesat, hawa nafsu dan dari sifat-sifat tercela 

seperti sombong, riya, cinta dunia akan harta, jabatan, popularitas, gila hormat dan lain sebagainya. Selain itu 

tazkiyah an-nafs bermakna sebagai pendidikan hati agar melaksanakan tujuan ia diciptakan dari mengenal dan 

mengesakan Allah, Ikhlas, cinta dan ketergantungan pada-Nya, merasa takut serta mengagungkan-Nya. 

Tazkiyatun nafs adalah proses penyucian jiwa, yang melibatkan pembersihan hati dari sifat tercela dan 

pengisiannya dengan iman serta akhlak mulia. 

 

c.Dalil Al Quran dan Hadits tentang Tazkiyatun Nafs. 

Ayat-ayat Al-Qur’an menekankan penyucian jiwa sebagai syarat keselamatan, tertuang dalam QS. Asy-Syams 

Ayat 9-10: " Sungguh beruntung orang yang mensucikan jiwanya (dari dosa dan sifat buruk) dan sungguh merugi 

orang yang mengotori jiwanya dengan maksiat dan keburukan.” QS. Al-A'la Ayat 14: "Sesungguhnya 

beruntunglah orang yang membersihkan diri (dengan beriman/berzakat)". QS. Al-Jumu'ah Ayat 2: “Dialah yang 

mengutus seorang Rasul kepada kaum yang buta huruf dari kalangan mereka sendiri, yang membacakan kepada 

mereka ayat-ayat-Nya, menyucikan (jiwa) mereka dan mengajarkan kepada mereka Kitab dan Hikmah (Sunah), 

meskipun sebelumnya, mereka benar-benar dalam kesesatan yang nyata.” QS. Al-Baqarah Ayat 151: 

“Sebagaimana (Kami telah menyempurnakan nikmat kepadamu), Kami pun mengutus kepadamu seorang Rasul 

(Nabi Muhammad) dari (kalangan) kamu yang membacakan kepadamu ayat-ayat Kami, menyucikan kamu dan 

mengajarkan kepadamu Kitab (Al-Qur’an) dan hikmah (sunah), serta mengajarkan apa yang belum kamu ketahui. 

Rasulullah SAW berdoa: "Allahumma aati nafsii taqwaaha wa zakkihaa, anta khoiru man zakkaahaa" (Ya Allah, 

berikan ketakwaan pada jiwaku dan sucikanlah ia, Engkau sebaik-baik penyucinya) HR. Muslim. Hadits lain dari 

Muslim: "Allah tidak melihat rupa dan hartamu, tapi hati dan amalmu," menyoroti pentingnya hati yang bersih. 



 Alis Mardianti¹, Faisal Adam², Sitti Maisyaroh³, Faiz Karim Fatkhullah⁴ 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5724 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

12420 

 

 

Konteks Ahlussunnah wal Jamaah, Al-Qur'an dan hadits memberikan dalil eksplisit tentang tazkiyatun nafs 

sebagai penyucian jiwa yang menjadi syarat keberuntungan abadi. Dalil ini juga ditafsirkan sebagai penyucian 

melalui tauhid murni, ilmu syar'i dan amal saleh sesuai Sunnah. 

 

d. Tahapan penyucian diri dalamTasawuf Aswaja. 

Tahapan Penyucian Jiwa dalamTasawuf Aswaja adalah Taubat (Penyesalan tulus), Wara' (Menjaga diri dari 

syubhat), Zuhud (Tidak tergila-gila dunia), Sabar (Ketabahan dalam ujian), Syukur (Bersyukur dalam semua 

kondisi), Khawf & Raja' (Takut dan harap pada Allah) dan Tawakkal (Berserah diri sepenuhnya). 

 

Konsep Psikologis 

Istilah psikologis menggambarkan segala hal yang berhubungan dengan proses mental, emosi, atau jiwa manusia, 

seperti pola pikir, perasaan, dan respons terhadap lingkungan. Dalam konteks ini, definisi psikologis sering 

digunakan untuk menganalisis aspek non-fisik perilaku atau gangguan kejiwaan. Pendekatan psikologis membantu 

memahami faktor internal yang memengaruhi kepribadian dan interaksi sosial. Orang sering mengalami hambatan 

untuk memenuhi kebutuhan, motif dan keinginannya. Frustrasi adalah suatu kondisi di mana seseorang tidak dapat 

mencapai tujuannya. (Slamet dan Markam, 2015). Frustasi bahkan dapat berupa kekecewaan karena gagal 

mencapai suatu tujuan, atau bahkan ketegangan yang tidak menyenangkan yang dipenuhi dengan hambatan dan 

peningkatan aktivitas emosional dan simpa- tik yang disebabkan oleh hambatan tersebut. Oleh karena itu, frustrasi 

dapat menyebabkan reaksi frustrasi tertentu, yang dapat bersifat negatif dan positif. Reaksi frustasi positif yaitu: 

1. Peningkatan mobilitas dan aktivitas, misalnya karena kendala usaha adalah kebutuhan tenaga, potensi, 

kemampuan, sarana, kesabaran, dan keberanian untuk mengatasi segala kesulitan. Oleh karena itu, frustasi 

merupakan rangsangan untuk mengerahkan seluruh tenaga dan tenaga untuk menerobos rintangan. 

2. Refleksi Frustasi sebenarnya dapat menimbulkan masalah, sehingga kasus ini membuat orang mundur untuk 

menghadapi kenyataan dan berpikir lebih objektif serta merenung untuk mencari cara dan alternatif 

pemecahan lain. 

3. Tawakal dan berserah diri kepada Tuhan yaitu menerima kondisi dan kesulitan dengan sikap rasional dan 

ilmiah. Semua itu dapat dicapai dengan belajar mengatasi kesulitan sejak dini dengan menggunakan pola-

pola positif. 

4. Melakukan dinamika nyata dalam arti jika kebutuhan tersebut sdh tidak lagi sesuai dengan aspirasinya atau 

sdh tidak diperlukan maka akan hilang dengan sendirinya. 

5. Kompensasi alternatif adalah upaya untuk mengkompensasi kegagalan atau kesalahan di satu bidang, tetapi 

untuk mengimbangi keberhasilan dan kemenangan di bidang lain. Semua ini adalah cara untuk menyegarkan 

semangat bertarung yang agresif dan pantang menyerah. 

6. Sublimasi adalah upaya untuk menggantikan aspirasi sosial yang tidak sehat berupa kecenderungan egois, 

hasrat seksual hewani, impuls biologis primitif, dan perilaku terpuji yang diterima masyarakat (Ardani, dkk, 

2007). 

 

Sedangkan reaksi frustasi negatif (Ardani, dkk, 2007) diantaranya: 

1. Agresi adalah ledakan kemarahan dan serangan kekerasan karena kegagalan seseorang. Dalam kebanyakan 

kasus, ada juga perilaku sadis dan pembunuhan orang. Agresi ini memiliki dampak besar pada fungsi intelek, 

yang mengurangi harga dirinya. 

2. Regresi adalah kembalinya seorang individu ke pola primitive dan kekanak-kanakan. Misalnya, berteriak, 

merengek, memukul, mengisap jempol, menyelinap, pola perilaku histeris, dll. Tindakan di atas disebabkan 

oleh kekecewaan dan ketidakmampuan untuk menyelesaikan masalah. Perbuatan diatas bisa jadi merupakan 

ungkapan penyerahan diri, keputusasaan, dan semangat yang menurun. 

3. Fixatie adalah respons dari orang-orang yang selalu melakukan hal-hal dalam bentuk stereotip. Artinya, 

selalu gunakan cara yang sama. Misalnya, pola diam dapat memecahkan masalah, memukul kepala, berlari 

histeris, mengetuk pintu, atau memukul dada. Hal ini dilakukan menyalurkan rasa kecewa dan dendam. 



 Alis Mardianti¹, Faisal Adam², Sitti Maisyaroh³, Faiz Karim Fatkhullah⁴ 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5724 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

12421 

 

 

4. Dorongan untuk menekan atau menghilangkan kebutuhan bawah sadar, pikiran negatif, keinginan, dan 

emosi. Ada kaki tangan mendesak yang diganggu oleh ketidaksadaran dan se-ring mengganggu kedamaian 

batin dalam bentuk mimpi mengerikan, halusinasi, delusi, dan ilusi. 

5. Rasionalisme adalah cara untuk membantu diri sendiri dengan taktik yang membenarkan diri  

sendiri dengan melakukan hal-hal irasional dengan cara yang tidak menyenangkan. Misalnya, 

seseorang yang gagal sama sekali akan mengatakan bahwa usianya yang masih muda dan tugas tersebut tidak 

sesuai atau terlalu sulit baginya. 

6. Proyeksi adalah upaya untuk melemparkan atau memproyeksikan kelemahan konsep diri yang negatif kepada 

orang lain. Misalnya, seseorang yang sangat iri dengan kekayaan dan kesuksesan tetangganya akan 

mengatakan bahwa tetangganya lah yang sebenarnya iri padanya. 

7. Teknik Anggur Asam adalah upaya untuk memberikan kualitas buruk atau negatif pada tujuan yang tidak 

dapat dicapai. Misalnya, seorang siswa yang gagal dalam ujian mengatakan bahwa soal ujian tidak sesuai 

dengan apa yang diajarkan. 

8. Teknik Jeruk Manis yaitu usaha menawarkan kualitas yang sangat baik dan memiliki segala kekurangan, 

kelemahan dan kekurangannya sendiri. Misalnya, seorang diplomat yang gagal total di tempat kerja akan 

berkata, "Ini adalah taktik diplomat internasional, mundur untuk menang." 

9. Identifikasi adalah upaya untuk mengidentifikasi Anda dari orang lain. Misalnya, mengidentifikasinya 

sebagai bintang film Identifikasi adalah upaya untuk mengidentifikasi Anda dari orang lain. Misalnya, 

mengidentifikasinya sebagai bintang film terkenal, profesor yang baik, dan sebagainya. Semua ini cenderung 

memberinya pilihan yang salah. 

10. Narsisme adalah rasa superioritas, rasa sakit dan mementingkan diri sendiri dengan mencintai diri yang 

berlebihan, yang membuatnya sangat egois dan acuh tak acuh terhadap dunia luar. 

 

Menurut kamus psikologi, stres adalah keadaan stres fisik dan psikis. (Chaplin, 2002). Menurut Ardani dkk. (2007) 

ada dua jenis stres yang dialami orang yaitu ada yang tergolong stres yang tidak mengancam kebutuhan dasar atau 

stres ringan (non-ego stress). Kedua, ada stres yang mengancam kebutuhan dasar dan integritas kepribadian, atau 

yang dianggap serius dan memerlukan penanganan yang tepat (tekanan ego).  

 

Definisi Penyakit Kronis 

Penyakit kronis menurut Kementerian Kesehatan (Kemenkes) dan Organisasi Kesehatan Dunia (WHO): 

Penyakit kronis adalah kondisi kesehatan yang berlangsung lama, biasanya lebih dari 3 bulan, dan tidak dapat 

disembuhkan sepenuhnya. Penyakit ini memerlukan perawatan yang berkelanjutan dan dapat mempengaruhi 

kualitas hidup penderitanya. Contoh penyakit kronis termasuk diabetes, hipertensi dan penyakit jantung 

(Kemenkes). Sedangkan WHO mendefinisikan penyakit kronis sebagai penyakit yang bersifat berkepanjangan dan 

progresif, yang sering kali tidak dapat disembuhkan sepenuhnya. Penyakit ini dapat menyebabkan komplikasi 

serius dan meningkatkan risiko kematian. Penyakit kronis dapat melibatkan berbagai sistem tubuh dan sering kali 

terkait dengan faktor risiko seperti pola makan yang tidak sehat, kurangnya aktivitas fisik, dan penggunaan 

tembakau. Menurut KBBI, penyakit kronis adalah penyakit yang berlangsung terus-menerus, menahun, atau tidak 

sembuh-sembuh dalam waktu yang lama. Ini mencakup kondisi yang berkembang perlahan dan menetap dalam 

jangka waktu yang panjang, berlawanan dengan penyakit akut yang timbul mendadak dan memburuk cepat. 

 

2. Metode Penelitian 

Metode yang digunakan adalah kajian literatur (literature review), metode ini adalah suatu pendekatan penelitian 

yang dilakukan dengan cara menelaah, mengidentifikasi, menganalisis dan mensintesis berbagai sumber pustaka 

yang relevan dengan topik penelitian. Menurut Manja menjelaskan bahwa kajian literatur adalah kegiatan ilmiah 

berupa penelusuran, pembacaan kritis, evaluasi, dan pengorganisasian kembali temuan-temuan dari penelitian 

terdahulu, teori, maupun konsep yang terkait dengan tema penelitian. 

3.  Hasil dan Diskusi 

Aplikasi konsep Tazkiyatun Nafs sebagai pendekatan psikologis pada pasien penyakit kronis. 



 Alis Mardianti¹, Faisal Adam², Sitti Maisyaroh³, Faiz Karim Fatkhullah⁴ 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5724 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

12422 

 

 

Tazkiyatun nafs merupakan konsep sentral dalam psikologi Islam yang merujuk pada proses penyucian jiwa dari 

kotoran moral seperti sifat tercela dan dosa, bertujuan mencapai kesempurnaan spiritual serta kedekatan dengan 

Allah SWT. Konsep ini sering diterapkan dalam psikoterapi Islam untuk mengatasi masalah mental dan rohani 

dengan tahapan utama takhalli, tahalli, dan tajalli. Beberapa jurnal ilmiah membahasnya secara mendalam, relevan 

dengan perspektif psikologi manusia berbasis tasawuf. Definisi Utama Tazkiyatun nafs berarti "penyucian jiwa" 

atau pembersihan hati dari penyakit batin seperti iri hati, kesombongan, dan ego, sambil mengisi dengan sifat 

terpuji seperti kerendahan hati dan ketulusan. Proses ini mengembalikan jiwa ke fitrah murni, membuka ruang 

untuk ilmu dan hikmah, serta mencapai kedamaian batin. Dalam psikologi Islam, tazkiyah menjadi kunci 

pembentukan individu berakhlak mulia, beriman, dan bertaqwa. Tahapan Proses Takhalli adalah Membersihkan 

jiwa dari sifat tercela seperti hasad, riya', dan takabur melalui taubat, istighfar, muhasabah, serta pengendalian 

nafsu, sedangkan Tahalli adalah Mengisi jiwa dengan sifat terpuji seperti sabar, syukur, tawadhu melalui ibadah 

konsisten dan niat Ikhlas dan Tajalli adalah Mengalami cahaya ilahi setelah jiwa suci, menghasilkan ihsan di mana 

seseorang beribadah seolah melihat Allah. Konsep ini selaras dengan psikologi kontemporer untuk membangun 

resiliensi melalui pembersihan hati dan pengendalian keinginan.  

Maqamat atau tingkatan atau derajat spiritual seorang hamba menurut tasawuf berperan krusial dalam intervensi 

psikologis praktis sebagai tahapan spiritual yang membersihkan jiwa, mengendalikan emosi dan membangun 

ketahanan mental melalui pendekatan holistik berbasis Islam. Intervensi ini efektif untuk mengatasi kecemasan, 

stres, depresi, dan gangguan psikosomatis modern dengan metode seperti dzikir, muhasabah, dan pembinaan 

qalbu. Aplikasi praktisnya mencakup konseling, pendidikan, dan dakwah untuk stabilisasi mental neurosis hingga 

psikosis. Maqamat mencakup tahapan seperti taubat (penyucian spiritual), zuhud (pelepasan duniawi), sabar 

(ketabahan), tawakkal (penyerahan), dan ridha (penerimaan takdir), yang membentuk kerangka terapi bertahap. 

Setiap maqam menargetkan dimensi psiko-spiritual spesifik, seperti taubah untuk transformasi dari perilaku 

destruktif ke positif.  

Takhalli merupakan tahap awal dan fundamental dalam proses penyucian jiwa (tazkiyatun nafs), yang secara 

harfiah berarti mengosongkan atau membersihkan diri dari segala sifat dan perilaku tercela yang dapat mengotori 

hati dan jiwa manusia. Proses ini merupakan langkah yang sangat krusial karena menjadi fondasi bagi tahapan-

tahapan selanjutnya dalam perjalanan spiritual seseorang menuju kesempurnaan akhlak dan kedekatan dengan 

Allah SWT (Mutholingah and Zain 2021). Pada konteks ini, "takhalli" mengacu pada upaya untuk membersihkan 

diri seseorang dari segala bentuk perbuatan atau tingkah laku yang tidak baik, baik yang berasal dari dalam maupun 

dari luar. Dalam hal ini, takhalli juga dapat diartikan sebagai upaya untuk menyucikan jiwa dengan menjauhkannya 

dari semua perbuatan tercela. Tidak ada tindakan tercela dalam diri manusia. Ini dilakukan untuk membersihkan 

hati sehingga keinginan untuk berbuat jahat tidak menghalanginya untuk mendekatkan diri kepada Sang Pencipta. 

Pembersihan dari sifat-sifat buruk seperti hasud, hiqd (rasa dongkol), su'udzon, takabbur, ujub, riya', dan ghadzab, 

serta pembersihan dari maksiat lahir dan batin juga disebut sebagai takhalli. Dalam praktiknya, takhalli 

membutuhkan kesadaran dan kejujuran yang mendalam untuk mengenali berbagai penyakit hati dan keburukan 

yang bersemayam dalam diri.  

Proses ini dimulai dengan muhasabah atau introspeksi diri yang dilakukan secara rutin dan menyeluruh, dimana 

seseorang harus berani mengakui dan mengidentifikasi sifat-sifat buruk yang ada dalam dirinya. Penyakitpenyakit 

hati yang harus dibersihkan ini mencakup berbagai bentuk, mulai dari hasad (iri dengki), riya (pamer), ujub 

(membanggakan diri), takabur (sombong), ghadab (pemarah), ghibah (menggunjing), namimah (mengadu domba), 

hubbud dunya (cinta dunia berlebihan), dan berbagai sifat tercela lainnya (JAyu Wandira, Muhammad Saleh 

2023). Proses pembersihan diri dalam takhalli tidak bisa dilakukan secara instan, melainkan membutuhkan 

perjuangan yang konsisten dan berkelanjutan. Hal ini karena sifat-sifat buruk yang telah mengakar dalam diri 

seseorang seringkali sulit untuk dihilangkan dalam waktu singkat. Diperlukan kesabaran, ketekunan, dan 

komitmen yang kuat untuk terus-menerus melawan dan mengendalikan dorongan-dorongan negatif yang muncul 

dari dalam diri. Dalam prosesnya, seseorang perlu melakukan evaluasi diri secara berkala untuk memastikan 

bahwa pembersihan yang dilakukan berjalan efektif dan memberikan Takhalli juga melibatkan proses pembersihan 

pikiran dari berbagai bentuk pemikiran yang dapat menjauhkan seseorang dari Allah SWT. Ini termasuk 

membersihkan pikiran dari prasangka buruk terhadap Allah dan sesama manusia, pemikiran-pemikiran yang 

merusak akidah, serta berbagai bentuk keraguan yang dapat menggoyahkan keimanan. Proses ini memerlukan 

upaya aktif untuk mengganti pikiran-pikiran negatif dengan pikiran-pikiran positif yang didasarkan pada nilai-

nilai keimanan dan ketakwaan. Dalam aspek praktis, takhalli dapat dilakukan melalui berbagai metode dan 

pendekatan. Salah satunya adalah dengan memperbanyak istighfar dan taubat, yang merupakan bentuk mohon 

ampun kepada Allah atas semua kesalahan dan dosa (Mutmainah 2021). Selain itu, membaca dan merenungi Al-



 Alis Mardianti¹, Faisal Adam², Sitti Maisyaroh³, Faiz Karim Fatkhullah⁴ 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5724 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

12423 

 

 

Quran juga menjadi sarana yang efektif dalam proses takhalli, karena ayat-ayat Al-Quran memiliki kekuatan untuk 

membersihkan hati dan mencerahkan pikiran.⁶ 

Tahalli merupakan tahap kedua dalam proses tazkiyatun nafs setelah takhalli, berfokus pada pengisian jiwa yang 

telah dibersihkan dengan sifat-sifat terpuji dan akhlak mulia untuk membentuk kepribadian yang selaras dengan 

nilai Islam. Tahap ini menekankan pembiasaan (i'tiadal) melalui ibadah dan latihan spiritual berkelanjutan agar 

jiwa stabil dan produktif secara psiko-spiritual. Langkah praktis yang dapat dilakukan adalah (1) Ibadah Rutin: 

Dzikir harian (Subhanallah, Alhamdulillah 100x), shalat malam, dan tadabbur Al-Qur'an untuk tanamkan syukur 

dan tawakal. (2) Pembiasaan Akhlak: Latih sifat terpuji seperti zuhud (kurangi materialisme), sabar (hadapi ujian 

dengan senyum), dan ikhlas (niat hanya rida Allah). (3) Muhasabah Terarah: Refleksi malam hari catat amal baik, 

evaluasi kemajuan, dan doa permohonan kekuatan spiritual. Manfaat Psikologis Tahalli membangun resiliensi 

emosional, kurangi kecemasan kronis, dan tingkatkan kepuasan hidup melalui keseimbangan ruhani, relevan untuk 

pasien kronis dalam psikoterapi Aswaja. Integrasinya dengan tahap lain hasilkan transformasi holistik menuju 

tajalli. 

Tahalli dalam perspektif tasawuf kontemporer dipahami sebagai tahap pengisian jiwa dengan sifat terpuji pasca-

pembersihan takhalli, diadaptasi ke konteks modern seperti ekonomi Islam, pendidikan karakter, dan kesehatan 

mental untuk transformasi holistik yang relevan dengan tantangan era digital. Pendekatan ini mengintegrasikan 

tasawuf klasik Al-Ghazali dengan praksis sehari-hari, menekankan pembiasaan akhlak seperti qana'ah dan ikhlas 

melalui dzikir dan refleksi 

Tajalli, dalam Psikologi menggambarkan manusia sebagai makhluk yang misterius dan rumit. Kompleksitas gejala 

prilaku manusia membuat studi dimensi psikologi manusia menjadi sulit. Al-Qur'an mensifati manusia sebagai 

makhluk yang sempurna di bumi ini. Dalam hal ini, manusia pasti memiliki masalah yang besar dalam versi mereka 

masing-masing. Sifat sabar dan tawakkal dapat berfungsi sebagai tajalli karena dengannya seseorang dapat 

mewujudkan perasaan tenang dan tenteram, sehingga mereka tidak mudah gelisah atau cemas jika ditimpa musibah 

dan ujian. Oleh karena itu, metode tajalli ini, sabar dengan sifat tawakkal, adalah pendekatan pengobatan untuk 

gangguan mental dan gangguan kejiwaan (Rajab 2008). Tajalli dapat diartikan sebagai kondisi di mana cahaya 

batiniah Allah masuk ke dalam hati manusia, memberikan pencerahan dan kedamaian. Dalam tasawuf, tajalli 

dianggap sebagai pengalaman spiritual yang mendalam, di mana seseorang merasakan kehadiran Allah secara 

langsung dalam hidupnya. Ini bisa berupa perasaan tenang, cinta kepada Allah, dan kedekatan spiritual yang 

mendalam. Dalam proses tazkiyatun anafs, tahapan tajalli adalah tahapan terakhir dan paling penting karena tahap 

ini adalah upaya untuk menstabilkan diri dengan dunia yang sangat berbeda dari individu yang baru dilahirkan  

melalui proses penyucian jiwa.  

Pada tahap ini, klien (pasien) harus konsisten dengan perubahannya sehingga semakin dia menghadapi dunia nyata, 

semakin dia memahami perubahan baik dirinya (Faiz et al. 2019). beberapa langkah-langkah dan terapi yang dapat 

ditempuh oleh kaum sufi untuk menuju tajalli, yaitu: (1) Puasa sunah, menjadikan seseorang berperilaku baik 

secara lahir dan memilikipersana lembut secara batin. Sehingga seseorang yang berpuasa sunah tidakakan mudah 

menganiyaya orang lain. (2) Sholat sunah pada malam hari, sangat dianjurkan karena waktu malam yang tenang 

dapat melatih seseorang untuk menjadi pribadi yang khusyuk dan tuma’ninah. (3) Berdzikir pada malam hari, 

karena pada waktu itu malaikat turun untuk menyebarkan rahmat kepada alamsemesta, sehingga pada saat itu do’a 

seorang hamba dikabulkan. (4) Tafakkur dan tadabbur (merenung), melakukan tafakkur (berpikir) dan tadabbur 

(merenung) atas ciptaan Allah adalah langkah yang esensial. Ini membantu individu memahami kebesaran Allah 

dan menyingkap hijab yang menghalangi pencerahan. (5) Mujahadah, untuk mencapai tajalli, sangat penting untuk 

berjuang melawan hawa nafsu dan godaan duniawi melalui mujahadah. Ini melibatkan usaha aktif untuk 

menghindari perbuatan dosa dan meningkatkan kualitas ibadah. (6) Zuhud, untuk mencapai kedamaian batin yang 

diperlukan untuk tajalli, seseorang dapat mengembangkan sikap zuhud, yaitu berfokus pada kehidupan akhirat 

daripada kehidupan duniawi. (7) Ikhlas dalam beribadah, untuk mendapatkan pencerahan Ilahi, Anda harus 

melakukan segala sesuatu dengan niat tulus untuk Allah SWT. Dengan menjadi ikhlas dalam setiap tindakan, 

seseorang akan lebih dekat kepada-nya (Dewi 2021). 

Implikasi konsep tazkiyatun nafs dalam meningkatkan kualitas hidup pada pasien penyakit kronis. 

Masalah psikologis yang paling sering dialami oleh pasien penyakit kronis adalah depresi yang mana sering 

dikaitkan dengan gangguan fungsional dari tubuh pasien itu sendiri menyebabkan kepatuhan terhadap terapi 

rendah, partisipasi rendah dalam rehabilitasi dari gangguan fungsional tersebut, serta peningkatan tingkat 

morbiditas dan mortalitas. Selain itu, kualitas hidup atau Quality of life (QoL) sebagai indikator perawatan holistik 

yang baik juga dapat menurun, karena depresi sering disebut sebagai prediktor utama yang menentukan QoL. 



 Alis Mardianti¹, Faisal Adam², Sitti Maisyaroh³, Faiz Karim Fatkhullah⁴ 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5724 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

12424 

 

 

Kondisi – kondisi ini menunjukkan pentingnya pengenalan dan peningkatan manajemen depresi pada pasien 

penyakit kronis. Tazkiyatun Nafsa tau Penyucian jiwa membantu pasien dengan penyakit kronis dalam 

mengurangi stres, kecemasan dan depresi dengan menggantikan pikiran negative kepada pikiran positif melalui 

kesadaran spiritual, sehingga dapat meningkatkan ketahanan mental yang akan memberi dampak pada kepatuhan 

pengobatan dan ketahanan mental. Pendekatan ini mengembalikan jiwa ke fitrahnya, mendatangkan ketenangan 

batin (sakina) yang memperkuat resiliensi terhadap rasa sakit fisik kronis dan meningkatkan harapan hidup. 

Manfaat lainnya yang secara holistik mendukung pemulihan fisik. 

 

Kecerdasan spiritual (spiritual quotient), terdiri dari dua istilah yaitu spiritual dan kecerdasan. Indikator kecerdasan 

spiritual yang berkembang baik adalah tawazun/fleksibel yaitu kemampuan menemukan jawaban dasar ketika 

melihat berbagai masalah secara keseluruhan, kesadaran hidup yang tinggi berdasarkanmisi dan nilai-nilai dan 

istiqomah, tawadhu/kepercayaan pada kerendahan hati, kejujuran, dan ujian yang dihadapi,kemampuan dan 

kejujuran yang dimiliki visi dan membawa nilai bagi orang lain (Hasan, 2019). Pengetahuan adalah pemahaman 

seseorang tentang suatu objek atau hasil dari setiap tindakan yang bertujuan untuk memahami sutu objek 

tertentu.Faktor yang mempengaruhi pengetahuan meliputi memori, pengalaman, minat, pemikiran, rasional, 

bahasa, dan kebutuhan manusia. Sehingga tingkat pendidikan, informasi, hubungan sosial, budaya, ekonomi, dan 

pengalaman sebagai faktor lainnya yang juga mempengaruhi pengetahuan (Rachmawati, 2019).  

 

Ras, dukungan sosial, pengasuh selama sakit, pengetahuan, dan komplikasi merupakan pengaruh yang signifikan 

terhadap manajemen perawatan diri pasien kronis. Spiritualitas, sebagai sumber koping yang berharga (Roger & 

Hatala, 2018), telah ditentukan esensial bagi pasien dengan penyakit kronis atau depresi untuk mencapai 

penyembuhan dan kesejahteraan mental (Perriam, 2015; Rahman, 2017; Steinhorn et al., 2017). Pencapaian 

tertinggi seorang Muslim adalah keridhaan Allah, yang juga dikenal sebagai kesejahteraan ultimate (Sadat Hoseini 

et al., 2019). Kesejahteraan didefinisikan sebagai proses dan keadaan pencarian fungsi manusia maksimum yang 

melibatkan tubuh, pikiran, dan jiwa (Archer et al., 1987). Dalam Islam, seorang Muslim akan memperoleh 

kesejahteraan jika ia berusaha memuaskan Allah dan memperoleh keridhaan-Nya melalui ketaatan, penyerahan 

diri, dan menjalankan perintah Allah (Sabiq, 2021; Sadat Hoseini et al., 2019). Selain itu, keridhaan Allah akan 

membawa kedamaian, menumbuhkan kebahagiaan, menyelesaikan setiap masalah, memberikan perlindungan, dan 

mencapai surga (Ali, 2015; Hidayat, 2021b). 

 

Deskripsi di atas sesuai dengan teori attachment yang dijelaskan oleh John Bowlby. Attachment yang aman antara 

manusia dan Allah terkait dengan kemampuan koping, hasil kesehatan mental yang lebih baik, peningkatan harga 

diri, fungsi hubungan yang lebih kuat, dan kesejahteraan secara keseluruhan sebagai indikator kesejahteraan 

(Sabry & Vohra, 2013). Selain itu, keyakinan religius akan membantu seseorang dengan mudah menemukan 

makna hidup dan krisis, yang esensial untuk penguatan kesehatan mental (Rahman, 2017). Namun, penelitian 

tentang efektivitas pendekatan spiritual Islam dan prosesnya dalam mengobati depresi serta meningkatkan QoL 

pada pasien penyakit jantung masih terbatas. 

Skala Ryff Scales of Psychological Well-Being (PWB) dan WHO-5 Well-Being Index paling cocok untuk 

mengukur kesejahteraan psikologis pasien kronis, karena mencakup dimensi otonomi, tujuan hidup, dan hubungan 

positif yang relevan dengan intervensi tazkiyatun nafs. Kedua skala ini valid diadaptasi untuk konteks Indonesia 

dan sensitif terhadap perubahan spiritual pada pasien paliatif atau kronis. 

 

Skala  Dimensi Utama Kelebihan untuk Pasien Kronis 
Reliabilitas 

(Cronbach's α) 

Ryff PWB (42-item) 

Otonomi, mastery, growth, 

purpose, relations, self-

acceptance 

Mengukur pertumbuhan spiritual 

pasca-tazkiyah; versi pendek (18-

item) praktis klinis 

0.80-0.90 

WHO-5 Well-Being 

Index (5-item) 
Mood positif, vitality, coping 

Cepat (5 menit), sensitif depresi 

kronis; cocok pre-post intervensi 

paliatif 

0.85-0.92 

DASS-21 (Depresi-

Anxiety-Stres) 
Stres, anxiety, depresi 

Spesifik gangguan terkait penyakit 

kronis; integrasi dengan QoL SF-36 
0.88-0.93 



 Alis Mardianti¹, Faisal Adam², Sitti Maisyaroh³, Faiz Karim Fatkhullah⁴ 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5724 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

12425 

 

 

Self care management pada pasien penyakit kronis adalah kemampuan pasien untuk secara mandiri merencanakan, 

melaksanakan, memantau dan mengevaluasi perawatan dirinya sehari‑hari guna mengontrol penyakit, mencegah 

komplikasi, dan menjaga kualitas hidup. Unsur Utama Self Care Management meliputi pertama pemantauan gejala 

dan kondisi (misalnya mengukur tekanan darah, gula darah, atau memantau tanda overhidrasi pada hemodialisis). 

Kedua kepatuhan terhadap pengobatan dan jadwal kontrol (minum obat tepat waktu, datang ke hemodialisis atau 

poli sesuai jadwal). Ketiga pengaturan pola hidup seperti diet khusus, aktivitas fisik sesuai kemampuan, 

manajemen stress dan tidur cukup. Tazkiyatun nafs efektif untuk pasien kronis melalui tahapan tahalli (pengisian 

jiwa dengan sifat terpuji seperti sabar, syukur, dan tawakkal), karena langsung mengatasi keputusasaan kronis, 

meningkatkan kepatuhan self care dan memperbaiki kualitas hidup psikologis pasien. Tahalli dianggap paling 

Efektif karena pada Tahap ini melibatkan praktik dzikir, doa dan muhasabah harian yang membentuk ketahanan 

emosional, mengurangi kecemasan atau pengelolaan dari suatu penyakit kronis yang diderita pasien serta 

mendukung adaptasi jangka panjang dibandingkan takhalli (pembersihan awal) atau tajalli (spiritual lanjutan). 

Pasien kronis mendapat manfaat langsung berupa pengendalian emosi, peningkatan motivasi diet/olahraga dan 

rasa damai batin yang selaras dengan terapi medis.  

Konsep Tazkiyatun Nafs (penyucian jiwa) dalam tradisi Islam memiliki implikasi yang sangat mendalam bagi 

pasien penyakit kronis. Penyakit menahun bukan sekadar tantangan fisik, tetapi juga ujian mental dan spiritual 

yang berat. Berikut adalah analisis bagaimana praktik tazkiyatun nafs dapat meningkatkan kualitas hidup pasien 

tersebut: (1) Transformasi Persepsi terhadap Penyakit; Tazkiyatun nafs mengajarkan bahwa segala sesuatu yang 

terjadi adalah bagian dari ketetapan Allah. Pasien yang mempraktikkan hal ini akan bergeser dari mentalitas 

"korban" (victim mentality) menuju mentalitas "hamba yang rida". Penerimaan (Rida): Mengurangi resistensi 

mental terhadap rasa sakit, yang secara psikologis menurunkan tingkat stres dan depresi. Husnuzan (Berprasangka 

Baik): Meyakini bahwa penyakit adalah penggugur dosa atau sarana kenaikan derajat spiritual. (2) Manajemen 

Stres melalui Zikir dan Kontemplasi; Proses penyucian jiwa melibatkan aktivitas rutin seperti zikir, doa dan 

muhasabah (introspeksi diri). Secara klinis, aktivitas ini merangsang respons relaksasi pada tubuh. Ketenangan 

Batin: Menurunkan kadar hormon kortisol (hormon stres) yang sering kali memperburuk kondisi penyakit kronis 

seperti hipertensi atau diabetes. Kualitas Tidur: Jiwa yang tenang cenderung memiliki pola istirahat yang lebih 

baik, yang sangat krusial untuk proses pemulihan atau manajemen gejala. (3) Penguatan Resiliensi (Daya Tahan) 

Mental. Pasien dengan penyakit kronis sering menghadapi perasaan putus asa. Tazkiyatun nafs membangun pilar-

pilar karakter yang kokoh yaitu Sabar: Bukan sekadar menahan diri, tetapi tetap aktif melakukan ikhtiar 

pengobatan sambil menjaga lisan dari keluhan. Dan Syukur: Memfokuskan diri pada organ tubuh yang masih 

berfungsi dengan baik daripada meratapi fungsi yang hilang, sehingga menjaga sisa energi positif dalam diri. (4) 

Perubahan Perilaku dan Kedisiplinan. Penyucian jiwa melatih mujahadah (perjuangan melawan hawa nafsu). Hal 

ini berimplikasi langsung pada kepatuhan medis seperti: Kontrol Diri: Lebih disiplin dalam menjaga diet, menjauhi 

pantangan, dan rutin mengonsumsi obat sebagai bentuk amanah menjaga tubuh dan Tanggung Jawab: Memandang 

tubuh sebagai titipan Tuhan yang harus dirawat sebaik mungkin selama nyawa masih dikandung badan. 

Aspek Tanpa Tazkiyatun Nafs Dengan Tazkiyatun Nafs 

Respon terhadap 
Gejala 

Cemas, marah, dan 
menyalahkan keadaan. 

Tenang, sabar, dan mencari 
hikmah. 

Kepatuhan Medis 
Terputus-putus karena putus 
asa. 

Konsisten sebagai bentuk 
ibadah (ikhtiar). 

Interaksi Sosial 
Menarik diri dan merasa 
terisolasi. 

Tetap hangat dan menjaga 
silaturahmi. 

 

Integrasi konsep tazkiyatun nafs oleh profesional kesehatan pada praktik klinis. 

Menurut Lewis R. Wolberg, psikoterapi secara istilah didefinisikan sebagai proses perawatan yang memanfaatkan 

metode psikologis untuk menangani permasalahan yang berasal dari aspek emosional kehidupan. Dalam 

praktiknya, seorang terapis secara sadar membangun hubungan profesional dengan pasien yang bertujuan untuk: 

(1) menghilangkan, mengubah atau memahami gejala-gejala yang ada, (2) memperbaiki pola perilaku yang 



 Alis Mardianti¹, Faisal Adam², Sitti Maisyaroh³, Faiz Karim Fatkhullah⁴ 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5724 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

12426 

 

 

terganggu, serta (3) mendorong pertumbuhan dan perkembangan kepribadian yang lebih positif. Hamdani Bakran 

AdzDzaky mendefinisikan psikoterapi sebagai metode pengobatan penyakit yang berfokus pada aspek kebatinan. 

Hal ini mencakup penerapan teknik-teknik tertentu untuk menangani gangguan psikologis, kesulitan untuk 

menyesuaikan diri dengan rutinitas sehari-hari, atau penyembuhan melalui iman, serta percakapan pribadi dengan 

teman atau pendidik. 

Peran Intervensi Praktis adalah fokus pada Kontrol Emosi, Zuhud dan sabar minimalkan ama-rah, frustasi, 

cemburu melalui pengendalian nafsu dan pengambilan hikmah dari cobaan, Stabilisasi Mental seperti Tawakkal 

dapat mengurangi kecemasan dengan optimisme kepada Ilahi, ridha berperan mencegah duka dengan keyakinan 

takdir terbaik pada dirinya dan Pemulihan Holistik yaitu Takhalli-tahalli-tajalli sebagai "aspirin jiwa" untuk 

keseimbangan ruh dan jiwa suci (qalb-nafs) di era kompetitif ini. Intervensi tazkiyatun nafs dalam perawatan 

paliatif melibatkan pendekatan spiritual Islam untuk membersihkan jiwa pasien tahap akhir dari sifat tercela, 

mengurangi kecemasan eksistensial, dan meningkatkan penerimaan kematian melalui tahapan takhalli, tahalli, dan 

tajalli. Praktik ini melengkapi manajemen nyeri medis dengan konseling holistik, relevan untuk pasien penyakit 

kronis khususnya Muslim di rumah sakit. Adapun tahapan intervensi utama yang dapat diberikan pada pasien oleh 

professional kesehatan adalah Takhalli (Pembersihan): Pasien dipandu muhasabah diri dan istighfar untuk 

melepaskan keputusasaan atau dendam, dilakukan 10-15 menit harian via sesi paliatif dengan dzikir ringan. Tahalli 

(Pengisian): Pembiasaan akhlak mulia seperti sabar dan tawakal melalui doa bersama dan refleksi Al-Qur'an, 

terintegrasi dalam kunjungan chaplain untuk ketenangan akhir hayat. Tajalli (Penyempurnaan): Visualisasi 

kedekatan ilahi dengan guided imagery Islami, efektif menurunkan depresi seperti terapi zikir pada pasien kanker 

paliatif. 

Profesional kesehatan dapat menerapkan tazkiyatun nafs melalui psikoterapi Islam, seperti menggabungkan 

introspeksi (muhasabah) dengan teknik konseling modern untuk gangguan mental ringan hingga sedang untuk 

mengurangi stres secara holistik. Pendekatan ini efektif di klinik Islami atau rumah sakit dengan mayoritas pasien 

Muslim, memadukan spiritualitas dengan regulasi emosi. Komponen integrative lainnya  adalah Sabar dan Syukur 

yang mana erfungsi sebagai pengobatan utama stres kronis, mencegah depresi relaps. Tauhid dan tawakkal juga 

dapat menenangkan batin, mempercepat pemulihan mental pada pasien Muslim. Dan Dzikir teratur pada praktik 

sederhana yang terintegrasi self care, terbukti tingkatkan resiliensi. 

Integrasi konsep Tazkiyatun Nafs ke dalam praktik klinis merupakan bentuk pendekatan Bio-Psiko-Sosio-Spiritual 

yang komprehensif. Profesional kesehatan (dokter, perawat, atau terapis) tidak perlu menjadi ulama untuk 

menerapkan ini, melainkan bertindak sebagai fasilitator yang mendukung kesehatan mental dan spiritual pasien. 

Berikut adalah strategi integrasi Tazkiyatun Nafs dalam praktik klinis bagi pasien penyakit kronis: (1) Skrining 

dan Asesmen Spiritual; Langkah awal adalah memahami sejauh mana kondisi spiritual memengaruhi persepsi 

penyakit pasien. Profesional kesehatan dapat menggunakan instrumen seperti FICA Spiritual History Tool yang 

dimodifikasi dengan nilai-nilai Islam dengan menekankan pada Identifikasi hambatan jiwa: Apakah pasien merasa 

"dihukum" oleh Tuhan? (Ini adalah indikasi jiwa yang kotor/gelisah yang butuh penyucian) dan Identifikasi 

sumber kekuatan: Apakah pasien memiliki rutinitas zikir yang membuatnya tenang?. (2) Edukasi "Ikhtiar sebagai 

Ibadah"; Profesional kesehatan dapat mengubah narasi pengobatan medis dari sekadar "kewajiban klinis" menjadi 

"amal saleh". Dengan melakukan perubahan dalam Integrasi Niat: Mengajak pasien meniatkan minum obat atau 

terapi fisik sebagai bentuk amanah menjaga tubuh (penyucian dari sifat lalai) serta Re-framing Rasa Sakit: 

Menjelaskan secara empati bahwa setiap jarum suntik atau rasa nyeri adalah pembersih dosa (kifarah), yang secara 

langsung mendukung konsep tazkiyatun nafs dalam membersihkan noda-noda batin. (3) Implementasi Terapi 

Kognitif Berbasis Spiritual; Dalam praktik psikologi klinis atau konseling keperawatan, teknik ini dapat digunakan 

untuk melawan pikiran negatif (waswas) dengan cara Muhasabah Terpimpin: Mengajak pasien merefleksikan 

nikmat yang masih ada di tengah keterbatasan fisik untuk menumbuhkan sifat Syukur dan Manajemen Marah dan 

Keluh Kesah: Melatih pasien untuk mengganti keluhan verbal dengan kalimat thayyibah (seperti Alhamdulillah 

atau Istighfar) saat gejala penyakit memuncak. (4) Lingkungan Klinis yang Mendukung (Healing Environment); 

Rumah sakit atau klinik dapat menyediakan fasilitas yang mendukung proses penyucian jiwa tanpa mengganggu 

prosedur medis. Audio Terapi dengan Menyediakan akses murottal Al-Qur'an atau panduan zikir pagi-petang yang 

terbukti secara klinis menurunkan frekuensi napas dan detak jantung pada pasien cemas serta Fasilitas Ibadah yang 

Aksesibel: Memastikan pasien dengan keterbatasan fisik (misal: gagal ginjal atau pasca-stroke) mendapatkan 

edukasi cara bersuci (tayamum) dan salat dalam keadaan sakit agar hubungan mereka dengan Pencipta tidak 

terputus. 

Dalam mengintegrasikan konsep ini, profesional kesehatan harus tetap memperhatikan Otonomi Pasien yaitu 

Menghargai jika pasien memiliki tingkat religiusitas yang berbeda serta Kompetensi professional Kesehatan, jika 



 Alis Mardianti¹, Faisal Adam², Sitti Maisyaroh³, Faiz Karim Fatkhullah⁴ 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5724 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

12427 

 

 

masalah spiritual pasien terlalu kompleks (misal: krisis eksistensial berat), medis harus merujuk kepada konselor 

spiritual atau ustadz yang memahami konteks kesehatan. 

Peran Profesional Bentuk Integrasi Tazkiyatun Nafs 

Dokter 
Memberikan harapan (Raja') saat menjelaskan prognosis, menghindari bahasa yang 
mematikan semangat. 

Perawat Membimbing zikir ringan saat melakukan tindakan medis yang menimbulkan nyeri. 

Dietisien 
Mengajarkan konsep halalan thayyiban dan makan secukupnya sebagai bentuk 
kontrol nafsu. 

Pekerja Sosial Menghubungkan pasien dengan komunitas dukungan sebaya yang berbasis spiritual. 

 

Kesimpulan 

Konsep Tazkiyatun Nafs dalam ASWAJA berfokus pada penyucian jiwa untuk mendekatkan diri kepada Allah 

melalui pembersihan dari sifat tercela dan pengisian dengan sifat-sifat terpuji. Hal ini didukung oleh dalil-dalil Al-

Qur'an dan Hadits yang menekankan pentingnya hati yang bersih sebagai syarat untuk mencapai kebahagiaan dan 

keselamatan. Proses ini menjadi terapi spiritual dalam Islam yang membantu individu mencapai keseimbangan 

emosional dan mental. Dengan melatih diri melalui ihsan, takhalli, tahalli, dan tajalli, seseorang dapat 

mengendalikan nafsu dan mencapai ketenangan jiwa. Spiritualitas tinggi, termasuk tazkiyatun nafs, berhubungan 

positif dengan kesejahteraan psikologis dan Quality of Life (QoL) pada pasien kronis melalui perawatan spiritual. 

Integrasi ini mengurangi tekanan psikologis dan meningkatkan adaptasi. Praktik dzikir  dan taubat dalam tazkiyah 

efektif mereduksi kecemasan dan mendukung manajemen stres kronis. Secara keseluruhan, tazkiyatun nafs 

meningkatkan Subjective Well-Being (kesejahteraan subjektif) pasien. Meskipun secara fisik penyakit tersebut 

mungkin belum sembuh total, kualitas hidup pasien meningkat karena mereka tidak lagi "menderita" secara 

batiniah. Mereka menemukan makna di balik rasa sakit, yang merupakan kunci utama dalam perawatan paliatif 

dan jangka panjang. Rekomendasi penulis pada layanan di Fasilitas Kesehatan adalah (1) Memasukkan layanan 

tazkiyatun nafs ke dalam unit pelayanan rohani/psikososial (misalnya di bawah komite etik RS dan kerohanian 

atau instalasi psikologi klinis), (2) SPO “Konseling Tazkiyatun Nafs untuk Pasien Kronis” yang memuat indikasi 

(kecemasan, distress spiritual), kontraindikasi (delirium berat, psikosis akut), durasi sesi, dan alur rujukan: 

Mengintegrasikan tahapan takhalli–tahalli–tajalli ke dalam langkah praktis. (3) Membuat tools penilaian 

menggunakan instrumen standar seperti Ryff PWB, WHO‑5, DASS‑21, dan skala kesejahteraan spiritual 

(misalnya FACIT‑Sp) sebagai baseline dan evaluasi pasca intervensi tazkiyah: mendokumentasikan dalam Catatan 

Perkembangan Pasien Terintegrasi (CPPT) dan (4) Pelatihan SDM dan Kompetensi: Mengembangkan modul 

mindfulness spiritual Islam yang memadukan teknik klinis (pernapasan, grounding) dengan muhasabah, istighfar, 

doa, sebagaimana model terapi mindfulness spiritual Islam yang terbukti menurunkan stres. 

Daftar Pustaka 

1. Mutholingah, S. (2021). Metode Penyucian Jiwa (Tazkiyah Al-Nafs) dan Implikasinya bagi Pendidikan Agama Islam. Malang: 

Ta’limuna. https://doi.org/10.32478/talimuna.v10i1.662  

2. Ahmad, P. A. (2024). Pengertian Tazkiyah An-Nafs. Bandung: Pesantren Maqi. 

https://pesantrenmaqi.net/tazkiyah-an-nafs/definisi-tazkiyah-an-nafs/  

3. Faridah, A. (2023). Perjalanan Pemikiran Tasawuf Imam Al-Ghazali dalam Pendidikan Islam: Dari Tahap Takhalli hingga Tajalli. 

Ngawi: Launul Ilmi. 

https://ejournal.iaingawi.ac.id/index.php/launulilmi/article/view/1259  

4. Prabu, S. A., Silviana, M., Wijaya, Y., Farahdiba, I., Sairah, Aprilyani, R., Yuhanah, Putri, D. A., Fahlevi, R., & Fitri, I. S. (2022). 
Psikologi Klinis. Padang: PT Global Eksekutif Teknologi. 

5. Wulansari, R. A., & Musta’in, M. (2020). Pengaruh intervensi dukungan pengambilan keputusan terhadap manajemen kesehatan 

tidak efektif pada keluarga dengan penyakit kronis. Indonesian Journal of Nursing Research.https://jurnal.unw.ac.id   

https://doi.org/10.32478/talimuna.v10i1.662
https://pesantrenmaqi.net/tazkiyah-an-nafs/definisi-tazkiyah-an-nafs/
https://ejournal.iaingawi.ac.id/index.php/launulilmi/article/view/1259


 Alis Mardianti¹, Faisal Adam², Sitti Maisyaroh³, Faiz Karim Fatkhullah⁴ 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5724 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

12428 

 

 

6. Kibtiyah, M., Zakia, A., Faylasufa, H. N., Nur, A., & Ilman, A. Z. (2024). Aplikasi Tazkiyatun Nafs dalam psikoterapi Islam. 

Hisbah: Jurnal Bimbingan Konseling dan Dakwah Islam. 
https://doi.org/10.14421/hisbah.2024.212-07  

7. Nuraeni, A., Suryani, Trisyani, Y., & Anastasia. (2023). Islamic spiritual care, depression, and quality of life among patients with 

heart disease: A systematic review. Journal of Holistic Nursing. 

https://doi.org/10.1177/08980101231180514  

Agustin, L. (2018). Intervensi psikologi Islam: Model konseling kelompok dengan teknik self-management tazkiyatun nafs. Jurnal 
Psikologi Islam.https://doi.org/10.47399/jpi.v5i2.66   

8. Iriyanti, A. F., & Widiana, H. S. (2024). Peran dukungan sosial dan regulasi emosi terhadap psychological well-being pada caregiver 

penyakit kronis. Jurnal Psikologi Sains dan Profesi. https://doi.org/10.24198/jpsp  

9. Istiqomah, A., Shohibul, M., & Anwarudin, A. (2024). Model terapi psikospiritual: Implementasi konsep Tazkiyatun Nafs Hamka 

dalam mengatasi penyakit jiwa. Risalah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam. 

https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v10i1.790  

10. Rohmah, N., Rahmilasari, G., & Humnah, H. (2025). Pelatihan Tazkiyatun Nafs pada karyawan rumah bersalin cuma-cuma 

Bandung. PengabdianMu: Jurnal Ilmiah Pengabdian kepada Masyarakat. https://doi.org/10.33084/pengabdianmu.v10i8.8747  

11. Apriliani, B. D., & Arifin, S. (2025). Membentuk insan kamil melalui Tazkiyatun Nafs (tinjauan psikoterapi Islam). Syiar: Jurnal 
Ilmu Komunikasi, Penyuluhan, dan Bimbingan Masyarakat Islam.https://doi.org/10.37567/syiar.v8i2      

12. Oktarini, D. S., Herman, & Fauzan, S. (2022). Hubungan kecerdasan spiritual dan diabetes knowledge dengan self-care management 

pada pasien diabetes mellitus tipe 2. Jurnal Keperawatan. 

13. Chaplin, J. P. (2002). Kamus Lengkap Psikologi. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada. 

14. Ardani, I., dkk. (2007). Psikologi Klinis. Jakarta: Graha Ilmu. 

15. World Health Organization. (2022). Noncommunicable Diseases. Geneva: WHO. 

https://www.who.int  

16. Kementerian Kesehatan Republik Indonesia. (2023). Pedoman Penatalaksanaan Penyakit Kronis. Jakarta: Kemenkes 

RI.https://www.kemkes.go.id.   

 

https://doi.org/10.14421/hisbah.2024.212-07
https://doi.org/10.1177/08980101231180514
https://doi.org/10.24198/jpsp
https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v10i1.790
https://doi.org/10.33084/pengabdianmu.v10i8.8747
https://www.who.int/

