
Khilafiyah dan Perbandingan Mazhab 

13254 

 

 

 

Department of Digital Business  

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business  (RIGGS) 

Homepage: https://journal. ilmudata.co.id/index.php/RIGGS  

Vol.  4 No. 4 (2026) pp: 13254-13267 

P-ISSN: 2963-9298, e-ISSN: 2963-914X 

Khilafiyah dan Perbandingan Mazhab 

Didit Saputra, Andi Muhammad Fatwa, Muhammad Riski Arifin, Muhammad Amin 
Magister Manajemen, Pascasarjana, Universitas Muhammadiyah Makassar 

diditobsessive@gmail.com*, alifabdillah82@gmail.com, arifin.mr9@,gmail.com, muh.amin@unismuh.ac.id  

Abstrak  

Penelitian ini membahas khilafiyah dan perbandingan mazhab sebagai fenomena keilmuan sekaligus sosial dalam tradisi 

hukum Islam yang terus berkembang dari masa klasik hingga konteks masyarakat Muslim kontemporer saat ini. Kajian ini 

berangkat dari realitas bahwa perbedaan pendapat di kalangan ulama sering kali tidak dipahami secara metodologis, 

sehingga dalam praktik sosial justru memicu sikap saling menyalahkan, klaim kebenaran tunggal, dan konflik keagamaan di 

tengah masyarakat. Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan hakikat khilafiyah, faktor-faktor penyebab terjadinya 

perbedaan pendapat, serta peran mazhab fikih dalam menjaga konsistensi dan validitas pengambilan hukum Islam. Metode 

penelitian yang digunakan adalah pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library research) melalui penelaahan 

sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan dengan konsep ikhtilaf, metodologi istinbath hukum, serta karakteristik 

mazhab-mazhab fikih. Data dianalisis menggunakan analisis isi dan pendekatan komparatif untuk mengidentifikasi perbedaan 

pemahaman terhadap nash Al-Qur’an dan hadis, variasi penerimaan riwayat, penggunaan perangkat metodologis seperti 

qiyas, ijma’, dan maslahah, serta pengaruh konteks sosial dan budaya terhadap proses ijtihad para ulama. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa mazhab bukan sekadar kumpulan pendapat hukum, melainkan sistem metodologis yang berfungsi 

menjaga keteraturan praktik keagamaan umat Islam secara berkelanjutan. Oleh karena itu, khilafiyah perlu dipahami sebagai 

kekayaan intelektual Islam yang harus disikapi dengan adab ilmiah, sikap toleran, dan orientasi pada persatuan umat Islam. 

Kata kunci: Khilafiyah, Perbandingan Mazhab, Mazhab Fikih, Metodologi Istinbath, Ikhtilaf Ulama, Toleransi Beragama 

1. Latar Belakang 

Islam merupakan agama yang diturunkan oleh Allah SWT sebagai pedoman hidup yang menyeluruh bagi umat 

manusia. Sejak diutusnya Nabi Adam ‘Alaihis Salam hingga Nabi Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wasallam, 

ajaran yang dibawa para nabi memiliki substansi yang sama, yaitu menegakkan tauhid dan mengarahkan manusia 

untuk beribadah hanya kepada Allah SWT. Al-Qur’an menegaskan bahwa Islam adalah satu-satunya agama yang 

diridhai oleh Allah SWT sebagaimana disebutkan dalam Surah Ali ‘Imran ayat 19. Ayat ini sekaligus menunjukkan 

bahwa perbedaan dan perselisihan di antara pemeluk agama—termasuk di internal umat Islam—bukanlah 

disebabkan oleh ketiadaan wahyu, melainkan oleh perbedaan sikap dan pemahaman manusia setelah ilmu sampai 

kepada mereka [1]. 

Dalam sejarah perkembangan Islam, perbedaan pemahaman terhadap nash dan praktik keagamaan telah muncul 

sejak generasi awal umat Islam. Para sahabat Nabi, tabi’in, hingga para imam mujtahid memiliki pandangan yang 

beragam dalam memahami dan mengimplementasikan ajaran Islam. Keragaman ini kemudian melahirkan tradisi 

intelektual yang dikenal sebagai khilafiyah dalam fiqih. Khilafiyah bukanlah fenomena yang muncul karena 

penyimpangan ajaran, melainkan sebagai konsekuensi dari ijtihad yang dilakukan oleh para ulama dalam 

merespons teks wahyu dan realitas sosial yang terus berkembang [2]. Namun demikian, dalam praktik kehidupan 

umat Islam, khilafiyah sering kali dipahami secara sempit dan emosional sehingga perbedaan pendapat justru 

berujung pada sikap saling menyalahkan dan menegasikan. 

Permasalahan ini menjadi semakin relevan dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer. Perkembangan 

teknologi informasi dan media sosial telah membuka akses luas terhadap berbagai pandangan keagamaan dari 

beragam latar belakang mazhab dan kecenderungan pemikiran. Di satu sisi, kondisi ini memperkaya khazanah 

keislaman dan memberikan ruang dialog yang lebih terbuka. Akan tetapi, di sisi lain, keterbukaan tersebut sering 

tidak diimbangi dengan pemahaman metodologis yang memadai. Akibatnya, sebagian umat Islam cenderung 

https://journal.ilmudata.co.id/index.php/RIGGS
mailto:diditobsessive@gmail.com*
mailto:alifabdillah82@gmail.com
mailto:arifin.mr9@,gmail.com
mailto:muh.amin@unismuh.ac.id


Didit Saputra, Andi Muhammad Fatwa, Muhammad Riski Arifin, Muhammad Amin 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5715 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

13255 

 

 

mengambil pendapat secara parsial, tekstual, dan tanpa mempertimbangkan konteks keilmuan, sehingga perbedaan 

mazhab dipersepsikan sebagai penyimpangan atau bahkan ancaman terhadap kemurnian agama [3]. 

Fenomena tersebut menunjukkan bahwa persoalan khilafiyah dan mazhab tidak hanya bersifat teologis dan 

fiqhiyyah, tetapi juga memiliki dimensi sosial yang signifikan. Dalam banyak kasus, konflik keagamaan di 

masyarakat bukan disebabkan oleh substansi perbedaan hukum, melainkan oleh cara menyikapi perbedaan 

tersebut. Padahal, dalam tradisi keilmuan Islam, keberagaman pendapat justru dipandang sebagai kekayaan 

intelektual dan rahmat bagi umat, selama perbedaan itu berada dalam koridor ijtihad yang sah dan dilandasi oleh 

adab ilmiah [4]. 

Mazhab fiqih sendiri lahir sebagai sistem metodologis yang bertujuan menjaga konsistensi dan validitas 

pengambilan hukum Islam. Para imam mazhab tidak hanya merumuskan pendapat hukum, tetapi juga menyusun 

kerangka berpikir yang sistematis dalam memahami Al-Qur’an dan Sunnah. Dengan demikian, bermazhab 

sejatinya bukanlah bentuk fanatisme buta terhadap tokoh tertentu, melainkan upaya mengikuti metode ijtihad yang 

telah teruji secara keilmuan dan historis. Namun dalam praktiknya, konsep bermazhab sering disalahpahami, baik 

oleh mereka yang menolak mazhab secara total maupun oleh mereka yang mengklaim kebenaran mutlak satu 

mazhab sambil menafikan mazhab lain. 

Sejumlah kajian telah membahas khilafiyah dan mazhab dari perspektif normatif dan historis. Kajian-kajian 

tersebut menjelaskan faktor-faktor penyebab perbedaan pendapat, seperti perbedaan pemahaman terhadap dalil, 

perbedaan penggunaan metode istinbath hukum, serta perbedaan kondisi sosial dan geografis para ulama. Namun 

demikian, sebagian besar kajian tersebut masih berfokus pada aspek teoritis dan belum secara mendalam 

mengaitkannya dengan tantangan keberagamaan umat Islam di era modern, khususnya dalam konteks 

meningkatnya polarisasi pemikiran keagamaan di ruang publik digital [5]. 

Kesenjangan kajian ini menunjukkan perlunya penelitian yang tidak hanya menguraikan konsep khilafiyah dan 

mazhab secara tekstual, tetapi juga menempatkannya dalam kerangka analisis sosial dan kontekstual. Penelitian 

semacam ini menjadi penting untuk menjawab kebutuhan umat Islam akan pemahaman yang lebih dewasa dan 

inklusif dalam menyikapi perbedaan pendapat. Tanpa pemahaman tersebut, khilafiyah berpotensi terus menjadi 

sumber konflik, bukan sebagai sarana memperkaya pemahaman hukum Islam. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini dilakukan untuk mengkaji khilafiyah dan mazhab sebagai 

fenomena keilmuan sekaligus sosial. Penelitian ini berupaya menjelaskan bahwa perbedaan pendapat dalam Islam 

merupakan keniscayaan historis dan metodologis yang tidak dapat dihindari. Oleh karena itu, fokus utama 

penelitian ini bukan pada penilaian benar atau salahnya suatu pendapat, melainkan pada bagaimana umat Islam 

dapat memahami fungsi mazhab dan menyikapi khilafiyah secara bijak dan proporsional. 

Tujuan penelitian ini adalah untuk memberikan pemahaman komprehensif mengenai hakikat khilafiyah, faktor-

faktor penyebabnya, serta peran mazhab dalam menjaga keberlangsungan tradisi hukum Islam. Selain itu, 

penelitian ini juga bertujuan mengidentifikasi manfaat bermazhab bagi umat Islam, baik dalam aspek keilmuan 

maupun dalam kehidupan sosial-keagamaan. Dengan mengkaji contoh-contoh khilafiyah yang terjadi di 

masyarakat, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi praktis dalam membangun sikap toleran, 

moderat, dan berorientasi pada persatuan umat. 

Dengan demikian, kebaruan penelitian ini terletak pada upaya mengintegrasikan kajian khilafiyah dan mazhab 

dengan realitas keberagamaan umat Islam kontemporer. Penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan akademik 

sekaligus refleksi kritis bagi umat Islam dalam menghadapi perbedaan pendapat secara konstruktif, sehingga 

khilafiyah tidak lagi dipandang sebagai sumber perpecahan, melainkan sebagai bagian dari dinamika intelektual 

Islam yang harus dikelola dengan adab dan kebijaksanaan. 

2. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library research). 

Pendekatan ini dipilih karena fokus kajian penelitian adalah pemikiran hukum Islam yang berkaitan dengan 

khilafiyah dan perbandingan mazhab, yang sumber datanya berupa teks-teks keilmuan dan dokumen tertulis. 

Penelitian kualitatif memungkinkan peneliti memahami secara mendalam pola perbedaan pendapat ulama, 



Didit Saputra, Andi Muhammad Fatwa, Muhammad Riski Arifin, Muhammad Amin 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5715 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

13256 

 

 

metodologi istinbath hukum, serta implikasi sosial dari praktik kebermazhaban dalam konteks masyarakat Muslim 

kontemporer. 

2.1. Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian kualitatif-deskriptif. Penelitian ini bertujuan untuk 

mendeskripsikan secara sistematis dan analitis konsep khilafiyah, faktor-faktor penyebab terjadinya perbedaan 

pendapat di kalangan ulama, serta karakteristik metodologis mazhab-mazhab fikih. Pendekatan deskriptif dipilih 

agar hasil penelitian tidak bersifat normatif atau menghakimi benar-salah suatu pendapat, melainkan menempatkan 

perbedaan mazhab sebagai fenomena keilmuan yang lahir dari proses ijtihad yang sah dan terstruktur. 

2.2. Sumber Data dan Objek Kajian 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer berupa kitab-kitab fikih 

dan ushul fikih yang menjadi rujukan utama dalam pembahasan khilafiyah dan metodologi mazhab, khususnya 

yang menjelaskan prinsip istinbath hukum para imam mazhab. Sementara itu, data sekunder diperoleh dari buku 

ilmiah, artikel jurnal, serta dokumen pendukung yang relevan dengan praktik kebermazhaban dan fenomena sosial 

keagamaan di masyarakat. Objek kajian penelitian ini adalah konsep khilafiyah, metodologi pengambilan hukum 

dalam mazhab fikih, serta contoh penerapan dan implikasi perbedaan mazhab dalam kehidupan umat Islam. 

2.3. Teknik Pengumpulan Data 

Pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi dengan menelusuri, mengumpulkan, dan mengkaji 

berbagai sumber tertulis yang relevan dengan tema penelitian. Dokumen yang dikaji dipilih secara selektif 

berdasarkan tingkat relevansi, otoritas keilmuan penulis, serta kesesuaian konteks pembahasan dengan tujuan 

penelitian. Proses pengumpulan data dilakukan secara berulang untuk memastikan kelengkapan informasi dan 

memperoleh gambaran yang utuh mengenai perbedaan pandangan antar-mazhab serta landasan metodologis yang 

melatarbelakanginya. 

2.4. Teknik Analisis Data 

Analisis data dalam penelitian ini dilakukan dengan metode analisis isi (content analysis). Data yang telah 

dikumpulkan dibaca dan dipahami secara mendalam, kemudian direduksi dengan cara memilah bagian-bagian 

yang berkaitan langsung dengan konsep khilafiyah, sebab-sebab terjadinya perbedaan pendapat, serta metode 

istinbath hukum masing-masing mazhab. Selanjutnya, data dianalisis secara komparatif untuk melihat persamaan 

dan perbedaan pola pemikiran antar-mazhab, serta ditafsirkan secara kontekstual agar relevan dengan kondisi 

sosial-keagamaan umat Islam masa kini. Hasil analisis kemudian disintesiskan menjadi kesimpulan yang bersifat 

deskriptif-analitis. 

2.5. Keabsahan Data 

Keabsahan data dijaga melalui konsistensi penggunaan sumber rujukan dan pemeriksaan silang antar-referensi. 

Setiap konsep dan argumentasi yang digunakan dikonfirmasi melalui lebih dari satu sumber yang memiliki otoritas 

keilmuan, sehingga mengurangi kemungkinan bias interpretasi. Selain itu, penafsiran data dilakukan dengan tetap 

berpegang pada konteks pembahasan sumber asli, sehingga hasil penelitian dapat dipertanggungjawabkan secara 

akademik dan metodologis. 

3. Hasil dan Diskusi 

3.1 Konsep Khilafiyah  

Khilafiyah merupakan fenomena yang tak terpisahkan dari dinamika pemikiran Islam. Perbedaan pendapat di 

kalangan ulama dan umat Islam telah terjadi sejak masa sahabat Nabi Muhammad SAW dan terus berkembang 

hingga kini. pemahaman terhadap khilafiyah menjadi penting untuk menjaga harmoni dan toleransi dalam 

beragama.  



Didit Saputra, Andi Muhammad Fatwa, Muhammad Riski Arifin, Muhammad Amin 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5715 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

13257 

 

 

Secara etimologis, Khilafiyah/ikhtilaf merupakan term yang diambil dari bahasa arab yang berarti berselisih, tidak 

sepaham. Sedangkan secara terminologis khilafiyah adalah perselisihan paham atau pendapat di kalangan para 

ulama fiqih sebagai hasil ijtihad untuk mendapatkan dan menetapkan suatu ketentuan hokum tertentu. Dengan 

demikian masalah khilafiyah merupakan masalah ijtihad sebagai hasil dari pemahaman terhadap sumber hukum 

islam. Dalam literatur lain disebutkan bahwa khilaf berarti perbedaan, perselisihan, dan pertentangan. Khilafiyah 

berarti masalah-masalah fiqh yang diperselisihkan, dipertentangkan, diperdebatkan status hukumnya di kalangan 

ulama atau fuqaha` akibat dari pemahaman dan penafsiran mereka terhadap nash yang masih zhanni dilalahnya 

maupun hasil ijtihad dalam masalah-masalah yang belum ditunjuki nash secara langsung [6].  

Masalah khilafiyyah sudah ada dan muncul di zaman sahabat, jadi bukan barang baru dan aneh. Khilafiyyah itu 

dalam perkembangannya semakin banyak dan meluas di kalangan umat Islam pada masa-masa berikutnya hingga 

zaman sekarang. Khilafiyyah terjadi hampir dalam semua bidang, baik dalam soal politik, aqidah, tashawwuf, 

kalam, dan juga dalam lapangan fiqih. Akan tetapi, khilafiyah dalam lapangan hukum islam (fiqih) selain dalam 

hal-hal yang ada ketegasannya dalam Al-Qur an dan Hadits, tidak membawa keburukan, karena perselisihan 

tersebut merupakan kelanjutan studi yang mendalam dan pemahaman maksud-maksud Al-Qur ‘an dan hadist serta 

pengambilan hukum (istinbat) dari padanya [7].  

Sepanjang sejarah hukum islam seorang faqih selalu memakai mutiara pikiran yang telah dicapai oleh faqih 

lain.Perbedaan dalam hal ini lebih tepat dikatakan sebagai perbedaan tinjauan, yang perbedaan ini dapat disebut 

sebagai rahmat atau anugrah bagi kaum muslimin, sebab jika sekiranya hanya satu pendapat saja yang ada tentulah 

kam muslimin akan kesulitan dalam hidupnya. Dan bagaimanapun juga perselisihan dalam lapangan tersebut 

hanya berkisar sampai bidang pendapat dan pikiran yang tidak sampai pada persoalan fisik.  

3.2 Sebab Terjadinya Khilafiyah  

A. Perbedaan dalam memahami dalil (nash) Al-Qur’an dan Hadis.  

Perbedaan metode istinbat hukum (penggalian hukum) antar mazhab. Al-Qur’an dan Hadis kadang memiliki 

makna yang luas atau multitafsir. Contoh: kata “masjidil aqsha” dalam Al-Qur’an bisa ditafsirkan sebagai tempat 

yang jauh, atau secara spesifik sebagai masjid di Palestina. Ulama bisa berbeda dalam memahami konteks, makna 

literal vs makna kiasan, atau hukum yang terkandung [8].  

B. Perbedaan konteks sosial dan budaya tempat ulama hidup.  

Perbedaan konteks sosial dan budaya tempat para ulama hidup sangat memengaruhi metodologi penggalian hukum 

yang digunakan oleh masing-masing mazhab. Mazhab Hanafi berkembang di lingkungan masyarakat yang 

kompleks sehingga cenderung menggunakan pendekatan rasional dengan pemanfaatan qiyas secara luas dalam 

menetapkan hukum, sedangkan mazhab Maliki lahir di Madinah dan menekankan praktik keagamaan penduduk 

setempat sebagai cerminan tradisi Rasulullah. Berbeda dengan keduanya, mazhab Syafi’i menampilkan 

pendekatan yang lebih tekstual dan sistematis dengan menempatkan Al-Qur’an dan Sunnah sebagai rujukan utama 

dalam kerangka ushul fiqih yang ketat, sementara mazhab Hanbali dikenal sangat berhati-hati dan ketat dalam 

berpegang pada hadis sahih sebagai dasar penetapan hukum 

C. Perbedaan metode ini menghasilkan hukum yang berbeda meskipun sumbernya sama.  

Perbedaan metode dalam penetapan hukum dapat menghasilkan kesimpulan hukum yang berbeda meskipun 

bersumber dari dalil yang sama, karena tidak semua ulama menerima hadis yang sama, terdapat perbedaan dalam 

menilai derajat hadis seperti sahih, hasan, atau dhaif, serta adanya contoh perbedaan pendapat terkait hadis qunut 

Subuh yang diterima oleh sebagian ulama dan ditolak oleh sebagian lainnya karena dianggap lemah. 

D. Perbedaan riwayat hadits yang sampai kepada masing-masing ulama.  

 

 

 



Didit Saputra, Andi Muhammad Fatwa, Muhammad Riski Arifin, Muhammad Amin 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5715 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

13258 

 

 

3.3 Konsep Mazhab dan bermazhab  

A. Konsep Mazhab  

Konsep mazhab pada dasarnya merupakan suatu metode atau manhaj yang dibentuk melalui proses berpikir 

mendalam, penelitian, serta ijtihad para ulama dalam rangka memahami dan menerapkan ajaran Islam secara 

komprehensif, terutama dalam bidang fikih. Mazhab bukan sekadar kumpulan pendapat hukum, tetapi juga 

merupakan sistem metodologis yang memiliki landasan epistemologis, prinsip, dan kaidah-kaidah yang terstruktur 

untuk menafsirkan sumber-sumber hukum Islam.  

Pada hakikatnya, mazhab lahir dari upaya para mujtahid yakni para ulama yang memiliki kapasitas keilmuan tinggi 

dan kemampuan istinbath (menggali hukum) dalam menjawab persoalan-persoalan hukum yang muncul di tengah 

dinamika masyarakat. Melalui ijtihad, mereka menafsirkan dan menurunkan hukum dari sumber utama ajaran 

Islam, yaitu Al-Qur’an dan hadis, serta menggunakan sumber pendukung seperti ijma’, qiyas, dan metode rasional 

lainnya sesuai dengan prinsip masing-masing mazhab.  

Keberadaan mazhab memberikan kontribusi besar terhadap perkembangan hukum Islam. Ia berfungsi sebagai 

pedoman dan rujukan yang membantu umat Islam dalam memahami ajaran syariat secara kontekstual dan terarah. 

Dengan adanya mazhab, perbedaan pendapat di kalangan ulama dapat terwadahi secara ilmiah dan sistematis, 

sehingga keragaman interpretasi tidak menimbulkan perpecahan, melainkan memperkaya khazanah keilmuan 

Islam [9].  

Secara historis, lahirnya berbagai mazhab seperti Mazhab Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali menunjukkan 

bahwa Islam memiliki kelenturan metodologis yang mampu menyesuaikan diri dengan konteks sosial, budaya, 

dan geografis umatnya tanpa meninggalkan prinsip dasar ajaran. Dengan demikian, “mazhab” bukan hanya produk 

pemikiran hukum, tetapi juga manifestasi dari dinamika intelektual Islam yang terus berkembang sepanjang 

zaman.  

B. Pengertian Madzhab  

Mazhab merupakan haluan atau aliran pemikiran dalam fikih Islam yang berfungsi sebagai pedoman bagi umat 

Muslim dalam memahami, menafsirkan, dan mengamalkan ajaran agama. Secara terminologis, mazhab tidak 

hanya dipahami sebagai sekadar kumpulan pendapat hukum, tetapi juga mencerminkan suatu sistem pemikiran 

yang terstruktur dan metodologis dalam menggali hukum Islam dari sumber-sumber utamanya.  

Pengertian mazhab mencakup hasil ijtihad dan pemikiran para imam mujtahid yaitu para ulama yang memiliki 

kompetensi tinggi dalam bidang hukum Islam mengenai berbagai persoalan kehidupan yang memerlukan 

kepastian hukum. Pendapat-pendapat tersebut digali dari sumber pokok ajaran Islam, yaitu Al-Qur’an dan hadis, 

serta ditunjang oleh sumber hukum lainnya seperti ijma’ (kesepakatan ulama), qiyas (analogi hukum), dan metode 

istinbath hukum lainnya. Semua itu disusun berdasarkan kaidah-kaidah dan prinsip-prinsip ilmiah tertentu yang 

menjadi ciri khas masing-masing mazhab.  

Mazhab berperan penting dalam menjaga kesinambungan dan ketertiban dalam penerapan hukum Islam. Melalui 

mazhab, umat memiliki pedoman yang jelas dalam menjalankan ibadah dan muamalah, sekaligus membantu 

menghindari kekacauan dalam penafsiran hukum. Selain itu, mazhab juga mencerminkan dinamika dan keluasan 

intelektual Islam yang menyesuaikan diri dengan perbedaan konteks sosial, budaya, dan geografis umat Muslim 

di berbagai wilayah.  

Dengan demikian, mazhab bukan hanya sekadar kumpulan fatwa atau pendapat hukum, melainkan sebuah sistem 

berpikir yang ilmiah dan teruji. Ia menjadi warisan intelektual yang menunjukkan betapa Islam memiliki 

mekanisme internal untuk merespons perubahan zaman tanpa meninggalkan nilai-nilai dasar syariat. Melalui 

keberadaan berbagai mazhab seperti Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali, umat Islam dapat memahami bahwa 

perbedaan pendapat dalam fikih merupakan wujud dari kekayaan dan keluasan rahmat Islam, bukan sumber 

perpecahan.  

 



Didit Saputra, Andi Muhammad Fatwa, Muhammad Riski Arifin, Muhammad Amin 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5715 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

13259 

 

 

C. Perkembangan Mazhab fikih yang terkenal hingga saat ini  

Beberapa madzhab fiqih yang beragam muncul dikalangan kaum sunni dan syiah pada periode kematangan fikih 

dan kondisifikasinya. terdapat beberapa Madzhab yang terkenal antara lain Madzhab Hanafi (Sunni), Madzhab 

Syafi’i (Sunni), Madzhab Maliki (Sunni), Madzhab Hambali (Sunni), Madzhab Zaidiyah (Syiah) dan Madzhab 

Imamiyah (Syiah) serta terdapat mazhab lainnya yaitu Mazhab Ibadi yang dianut oleh kaum Khawarij, namun 

jumlahnya sangat sedikit di Dunia Islam serta Madzhab madzhab lainnya yang sudah lenyap, beberapa diantaranya 

yaitu Madzhab Al-Auza’i, Madzhab Ats-Tsauri, Madzhab Al-Laits bin Sa’ad, Madzhab Azh-Zhahiri, dan 

Madzhab Ath-Thabari [10]. Sekarang, bisa kita batasi beberapa Madzhab - madzhab yang penting dikalangan 

kaum Sunni antara lain:  

1. Madzhab Hanafi (Sunni)  

Pendiri madzhab ini adalah Al - Imam Al - A’zham Abu Hanifah An-Nu’man bin Tsabit At-Taimi Al-Kufi, yang 

mana merupakan seorang imam ahlu ra’yi sekaligus seorang fakih penduduk irak. Beliau mempelajari hadits dan 

fiqih dari berbagai ulama terkenal pada masanya, hanya saja, secara khusus beliau berguru fikih kepada Hammad 

bin Abu Sulaiman yang berguru fikih kepada Ibrahim An-Nakha’i.  

Abu Hanifah dikenal sebagai imam fikih yang menekankan penggunaan nalar dan qiyas dalam penetapan hukum, 

dengan dasar-dasar hukum mazhabnya meliputi Al-Qur’an, Sunnah, ijma’, qiyas, dan istihsan, di mana Al-Qur’an 

dan Sunnah disepakati oleh seluruh ulama sementara metode lainnya menjadi objek perbedaan pendapat. Mazhab 

Hanafi kemudian berkembang melalui murid-murid utamanya, seperti Abu Yusuf Ya‘qub bin Ibrahim Al-Anshari 

Al-Kufi yang memiliki kontribusi besar dan dikenal sebagai salah satu ulama fikih terkemuka pada masanya, 

Muhammad bin Al-Hasan Asy-Syaibani yang menjadi rujukan utama dalam ra’yi dan qiyas, Zufar bin Al-Hudzail 

Al-Kufi yang sangat mahir dalam qiyas, serta Ibnu Ziyad Al-Lu’lu’i yang meskipun tidak setara tingkat 

keilmuannya dengan mereka, tetap diakui sebagai tokoh penting dalam fikih. 

2. Madzhab Syafi’i (Sunni)  

Mazhab Syafi‘i didirikan oleh Imam Muhammad bin Idris asy-Syafi‘i (767–820 M / 150–204 H), seorang ulama 

besar yang dikenal memiliki keluasan ilmu dan ketajaman berpikir di bidang fikih, ushul fikih, dan hadis. Imam 

Syafi‘i merupakan sosok yang berhasil memadukan antara dua arus besar pemikiran hukum Islam pada masanya, 

yaitu kelompok Ahl al-Hadits (yang menekankan pada teks hadits secara literal) dan Ahlu ar-Ra'yi (yang 

menekankan pada rasionalitas dan penalaran logis) [11].  

Sebagai seorang pemikir yang sistematis, Imam Syafi‘i dikenal sebagai peletak dasar ilmu ushul fiqih, yaitu 

metodologi dalam menggali hukum Islam dari sumber-sumber aslinya. Karya monumentalnya, Ar-Risalah, 

menjadi tonggak penting dalam sejarah hukum Islam karena berhasil merumuskan prinsip-prinsip dasar penetapan 

hukum (istinbath al-ahkam) secara ilmiah dan terstruktur. Melalui karya tersebut, Imam Syafi‘i menegaskan 

pentingnya keseimbangan antara nash (teks) dan rasio, serta menempatkan Al-Qur’an dan hadis sebagai sumber 

hukum utama yang harus dijadikan rujukan sebelum menggunakan metode analogi (qiyas).  

Dari segi posisi pemikiran, mazhab Syafi‘i menempati posisi “jalan tengah” antara dua kutub ekstrim: di satu sisi 

menolak sikap yang terlalu tekstual tanpa mempertimbangkan konteks, dan di sisi lain menghindari pendekatan 

yang terlalu rasional hingga berpotensi menafikan makna tekstual nash. Dengan demikian, mazhab Syafi‘i 

memadukan kekuatan argumentasi tekstual dan rasional secara seimbang, menjadikannya sebagai salah satu 

mazhab yang moderat dan komprehensif dalam memahami hukum Islam.  

Dalam hal penyebaran, Mazhab Syafi‘i berkembang luas di berbagai wilayah dunia Islam, terutama di kawasan 

Asia dan Afrika Timur. Pengaruhnya sangat kuat di Mesir, Yaman, Suriah, Irak, dan sebagian besar wilayah Asia 

Tenggara, termasuk Indonesia, Malaysia, Brunei Darussalam, dan sebagian Filipina Selatan. Penyebaran mazhab 

ini ke Nusantara terjadi melalui jalur dakwah para ulama dan pedagang Arab serta melalui lembaga-lembaga 

pendidikan Islam klasik seperti pesantren. Hingga kini, mazhab Syafi‘i menjadi mazhab dominan di Indonesia dan 

menjadi dasar utama dalam praktik ibadah, hukum keluarga, dan tata cara keagamaan masyarakat Muslim 

Nusantara.  

 



Didit Saputra, Andi Muhammad Fatwa, Muhammad Riski Arifin, Muhammad Amin 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5715 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

13260 

 

 

3. Madzhab Maliki (Sunni)  

Mazhab Maliki didirikan oleh Imam Malik bin Anas (711–795 M / 93–179 H), seorang ulama besar yang dikenal 

sebagai ahli hadits dan fiqih terkemuka pada masanya. Beliau lahir, tumbuh, dan menghabiskan sebagian besar 

hidupnya di Kota Madinah, pusat kegiatan keagamaan dan intelektual Islam pada masa awal. Lingkungan Madinah 

yang sarat dengan tradisi keilmuan para sahabat Nabi menjadikan Imam Malik memiliki kedekatan langsung 

dengan sumber-sumber ajaran Islam yang otentik.  

Dalam hal sumber hukum, mazhab Maliki berpegang pada empat sumber utama, yaitu Al-Qur’an, Sunnah (hadist), 

ijma‘ ahl al-Madinah (kesepakatan ulama dan penduduk Madinah), serta qiyas (analogi hukum). Keunikan mazhab 

ini terletak pada penekanan besar terhadap “amal ahl al-Madinah”, yakni praktik dan tradisi keagamaan 

masyarakat Madinah. Menurut Imam Malik, tradisi keagamaan penduduk Madinah memiliki legitimasi kuat 

karena mereka adalah pewaris langsung dari para sahabat Nabi Muhammad SAW, yang menjadi saksi hidup 

terhadap praktik syariat yang diajarkan dan diamalkan oleh Rasulullah sendiri. Oleh karena itu, amal ahl al-

Madinah dijadikan sebagai sumber hukum kelima, bahkan dalam beberapa kasus dianggap lebih kuat daripada 

hadis ahad (hadis yang diriwayatkan oleh satu jalur periwayatan).  

Karya monumental Imam Malik yang berjudul Al-Muwatta’ menjadi salah satu kitab paling berpengaruh dalam 

sejarah hukum Islam [12]. Kitab ini merupakan kompilasi hadis dan fatwa hukum yang disusun secara sistematis, 

sehingga dapat dianggap sebagai salah satu karya ilmiah paling awal yang menggabungkan antara riwayat hadis 

dan pendapat hukum fiqih. Al-Muwatta’ tidak hanya memuat hadis-hadis Nabi, tetapi juga pandangan para sahabat 

dan tabi‘in, menjadikannya sumber penting bagi pembentukan mazhab Maliki dan bagi perkembangan hukum 

Islam secara umum.  

Ciri khas lain dari mazhab Maliki adalah perhatiannya yang besar terhadap kemaslahatan umum (al-maslahah al-

mursalah), yaitu pertimbangan terhadap manfaat dan kepentingan masyarakat yang tidak secara eksplisit 

disebutkan dalam nash (teks syariat). Pendekatan ini menunjukkan fleksibilitas dan relevansi mazhab Maliki dalam 

menjawab kebutuhan zaman, tanpa keluar dari prinsip-prinsip dasar syariat. Melalui konsep al-maslahah al-

mursalah, Imam Malik membuka ruang bagi penetapan hukum yang mempertimbangkan nilai-nilai keadilan, 

kemanfaatan, dan kemaslahatan umat secara luas.  

Dalam hal penyebaran, mazhab Maliki berkembang pesat di kawasan Afrika Utara, Andalusia (Spanyol Muslim), 

Mesir, Sudan, dan sebagian wilayah Hijaz. Hingga kini, mazhab ini tetap menjadi mazhab resmi di beberapa negara 

seperti Maroko, Aljazair, Tunisia, dan Mauritania.  

Dengan pendekatan yang menyeimbangkan antara teks, tradisi, dan kemaslahatan, Mazhab Maliki menempati 

posisi penting dalam sejarah perkembangan hukum Islam. Ia menunjukkan bagaimana hukum Islam mampu 

beradaptasi dengan realitas sosial tanpa kehilangan nilai-nilai dasarnya, menjadikannya sebagai salah satu mazhab 

yang paling kokoh dan berpengaruh dalam dunia Islam.  

4. Madzhab Hambali (Sunni)  

Mazhab Hanbali didirikan oleh Imam Ahmad bin Hanbal (164–241 H / 780–855 M), seorang ulama besar yang 

dikenal dengan keilmuannya yang mendalam dalam bidang hadis dan fikih, serta keteguhannya dalam memegang 

prinsip kebenaran. Imam Ahmad adalah murid langsung dari Imam Syafi‘i dan menjadi salah satu tokoh penting 

dalam mempertahankan otentisitas ajaran Islam pada masa munculnya berbagai aliran pemikiran dan fitnah 

teologis, termasuk perdebatan tentang khalq al-Qur’an (penciptaan Al-Qur’an) pada masa Khalifah al-Ma’mun. 

Keteguhan beliau dalam mempertahankan keyakinan bahwa Al-Qur’an adalah kalam Allah yang qadim (tidak 

diciptakan) menjadikannya simbol keteguhan aqidah dan integritas ilmiah.  

Dalam hal sumber hukum, Mazhab Hanbali menempati posisi yang sangat tekstualis dibandingkan tiga mazhab 

besar lainnya. Imam Ahmad menjadikan Al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber hukum utama yang tidak boleh 

ditinggalkan. Setelah itu, beliau menjadikan ijma‘ sahabat (kesepakatan para sahabat Nabi) sebagai sumber hukum 

ketiga, karena para sahabat dianggap memiliki pemahaman paling otentik terhadap maksud syariat. Selain itu, 

pendapat para sahabat secara individual juga dapat dijadikan landasan hukum. Jika terjadi perbedaan di antara 

pendapat sahabat, maka Imam Ahmad memilih pendapat yang paling sesuai dengan Al-Qur’an dan Sunnah, bukan 

berdasarkan pertimbangan rasional semata.  



Didit Saputra, Andi Muhammad Fatwa, Muhammad Riski Arifin, Muhammad Amin 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5715 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

13261 

 

 

Selain sumber utama tersebut, Imam Ahmad juga menerima hadits mursal yaitu hadis yang sanadnya terputus pada 

perawi sahabat dengan syarat hadis tersebut tidak bertentangan dengan ijma‘ dan didukung oleh qiyas (analogi 

hukum) yang sahih. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun dikenal sangat ketat terhadap validitas hadis, Imam 

Ahmad tetap memberikan ruang terbatas bagi penalaran ketika dibutuhkan.  

Qiyas (analogi hukum) dalam mazhab Hanbali digunakan dengan sangat hati-hati dan hanya dijadikan alternatif 

terakhir ketika tidak ditemukan dasar hukum yang jelas dalam Al-Qur’an, Sunnah, maupun pendapat sahabat. Hal 

ini mencerminkan karakteristik mazhab Hanbali yang menempatkan teks (nash) sebagai pusat utama dalam 

penetapan hukum dan berusaha menghindari penalaran spekulatif yang berlebihan [13].  

Mazhab Hanbali juga menonjol dalam pemeliharaan hadis dan semangat literalisme, menjadikannya mazhab yang 

sangat kuat dalam bidang riwayat dan periwayatan. Karya monumental Imam Ahmad, yaitu Musnad Ahmad bin 

Hanbal, merupakan salah satu koleksi hadis terbesar dalam sejarah Islam, berisi lebih dari 30.000 hadis yang beliau 

kumpulkan sendiri dengan penelitian dan verifikasi yang ketat.  

Dalam hal penyebaran, mazhab Hanbali pada awalnya berkembang di Irak dan kemudian menyebar ke wilayah 

Syam, Jazirah Arab, dan sebagian kawasan Persia. Pada masa modern, mazhab ini memiliki pengaruh yang kuat 

di Arab Saudi dan menjadi dasar dalam pengembangan pemikiran Salafi dan Wahabi, meskipun dengan penafsiran 

yang berbeda dari konteks klasiknya.  

Dengan karakteristiknya yang berpegang teguh pada nash dan kehati-hatian dalam menggunakan rasionalitas, 

Mazhab Hanbali menjadi simbol ortodoksi dan komitmen terhadap sumber asli hukum Islam. Ia menunjukkan 

bagaimana pemikiran fikih Islam mampu menjaga kemurnian ajaran agama sambil tetap memberi ruang bagi 

penalaran yang bertanggung jawab dan berbasis pada dalil.  

3.4. Sistem, Fungsi dan Kegunaan Bermazhab  

A. Sistem bermadzhab  

Sistem bermadzhab merupakan pendekatan beragama dengan mengikuti metode dan hasil ijtihad imam mazhab 

tertentu yang bersifat teruji dan terstruktur, bukan sekadar ikut-ikutan. Dalam memahami hukum Islam dikenal 

dua sistem utama, yaitu ijtihad sebagai upaya intelektual menggali hukum dari Al-Qur’an dan Sunnah dengan 

syarat keilmuan yang tinggi, serta taqlid yaitu mengikuti pendapat ulama mujtahid karena keterbatasan ilmu, di 

mana bermadzhab merupakan bentuk taqlid yang sistematis dan bertanggung jawab. 

B. Fungsi bermadzhab  

Berikut ini beberapa kutipan dari pendapat ulama untuk menyingkap apa hakikat dan fungsi dari bermazhab. Al-

Imam Taj al-Din al-Subki dalam kitab Jam'ul Jawâmi', jilid 2, hal. 123 menyatakan:  

لغيره  مساويا أو أرجح يعتقده معينا مذهبا المجتهد غير التزام  

"Berpegang teguhnya selain mujtahid kepada mazhab tertentu yang diyakininya lebih kuat atau setara dengan 

selainnya."  

Al-Syaikh Ramadlan al-Buthi dalam kitab berjudul Alla Mazhabiyyah Akhtharu Bid'atin Tuhaddid al-Syari'ah al-

Islamiyyah, halaman 11 menjelaskan bahwa yang dimaksud dengan bermazhab (al-tamadzhub) adalah:  

آخر على واحد من يتحول عاش أو هبعين واحد التزم سواء مجتهد إمام مذهب الإجتهاد رتبة يبلغ لم من أو العامي يقلد أن   

"Bertaklidnya orang awam atau orang yang belum mencapai peringkat mampu berijtihad kepada mazhab imam 

mujtahid, baik ia terikat pada satu mazhab tertentu atau ia hidup berpindah dari satu mazhab ke mazhab yang 

lainnya."  

Definisi ini memasukkan orang awam dalam status bermazhab. Sebab cukup dimaklumi bahwa apakah orang 

awam harus bermazhab atau tidak adalah tergolong masalah khilafiyah (yang tidak disepakati para ulama).  



Didit Saputra, Andi Muhammad Fatwa, Muhammad Riski Arifin, Muhammad Amin 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5715 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

13262 

 

 

Jibril Migha mendefinisikan al-tamadzhub sebagai berikut:  

فقط انتسابا أو الآخرين المجتهدين مذاهب من غيره دون والفروع الأصول في ويلتزمه يتبعه له مذهبا عالم اتخاذ   

"Orang alim yang menganut mazhab mujtahid sebagai mazhabnya, ia ikuti dan ia berpegang teguh kepadanya 

dalam al-ushul dan al-furu' (fiqih), bukan kepada selainnya dari beberapa mazhab para mujtahid lainnya atau 

menisbatkan diri saja."  

Definisi yang cukup komprehensif di atas menjelaskan, bahwa bermazhab itu hanya absah bagi orang yang mampu 

mengenali mazhab imamnya di antara beberapa mazhab lainnya, mampu untuk ber-istidlal (menalar dan 

mengupayakan dalil) mazhabnya dan mampu membelanya.  

Bermazhab model ini adalah dengan menguasai ilmu-ilmu dalam mazhab imamnya, baik berupa al-ushul (dalil-

dalil dalam mazhab imamnya) maupun al-furu' (masalah-masalah syar'iyyah praktis yang eksistensinya tidak 

diketahui secara pasti dalam agama/fiqih) atau mengikuti hanya karena menisbatkan diri kepada mazhab tertentu. 

Jadi, menurut sebagian ulama al-ushul bahwa bermazhab itu tidak berlaku absah bagi kalangan awam, sedangkan 

yang sah bagi mereka adalah bertaklid, karena mengetahui dalil suatu peristiwa hukum telah mengeluarkannya 

dari lingkaran taklid [14].  

Sedangkan dalam bermazhab mengetahui dalil tidak mengeluarkannya dari bermazhab. Bermazhab itu sangat 

penting bagi orang beragama agar pemahaman dan praktik agamanya benar. Karena bermazhab merupakan metode 

untuk mengetahui hukum suatu peristiwa yang dihadapi dengan merujuknya pada fiqih mazhab tertentu yang 

dianut atau upaya penyimpulannya dilakukan berdasarkan ushul al-mazhab yang diyakininya.  

C. Kegunaan Bermazhab  

Bermadzhab memiliki kegunaan penting dalam menjaga kebenaran praktik keagamaan, khususnya dalam hukum-

hukum ijtihadiyah, karena dengan mengikuti salah satu dari empat mazhab yang diakui (Hanafi, Maliki, Syafi‘i, 

dan Hanbali), umat Islam lebih aman dari kekeliruan pemahaman dan penyimpangan. Para imam mazhab 

merupakan ulama mujtahid yang memiliki otoritas dan keilmuan tinggi dalam menafsirkan Al-Qur’an dan Sunnah, 

sehingga layak dijadikan rujukan. Melalui bermadzhab, metode istinbath hukum tetap terjaga secara ilmiah, 

praktik beragama menjadi lebih sederhana bagi umat awam, kesinambungan keilmuan Islam terpelihara, serta 

umat terhindar dari kesalahan dan pemahaman agama yang dangkal. 

3.5 Empat Tokoh Mazhab Fiqih  

A. Imam Abu Hanifah An-An-Nu’man  

Abu Hanifah (80 - 150 H) merupakan seorang imam, ilmu agamanya mendalam, dia berasal dari keturunan persia. 

Abu Hanifah tumbuh berkembang di Kufah dan menghabiskan sebagian besar masa hidupnya disana. para ahli 

menyebutkan bahwa Abu Hanifah menyandang sifat-sifat orang berilmu dengan sebenarnya, teguh, terpercaya, 

memiliki visi jauh kedepan, mampu mengetahui hakikat berbagai hal, cerdan dan jenius.  

Abu Hanifah memiliki keahlian debat di bidang fondasi agama dengan keyakinan langkah tersebut dilakukan demi 

kepentingan akidah, membela akidah di tengah - tengah perdebatan seputar masalah akidah di masa itu. Abu 

Hanifah dalam berdebat menggunakan metode logika dari sisi konstruksi pemikiran dan kondisi yang ada 

dimasanya. perdebatan yang dilakukan Abu Hanifah tidak sekedar untuk mencari kemenangan atas pendapat yang 

dikemukakan, tapi hakikat agama jua yang menjadi tujuan utama. Karena itu saat Abu Hanifah menilai kebenaran 

tidak seperti yang diduga sebelumnya, diapun mengingatkan murid muridnya agar menjauhi perdebatan demi 

menyelamatkan agama dari pertarungan tersebut.  

Sementara perdebatan dan ilmu kalam yang ditekuni Abu Hanifah adalah perdebatan yang masuk dalam kategori 

menjelaskan kebenaran dan melenyapkan kesamaran. langkah langkah yang ditempuh Abu Hanifah ini didorong 

oleh:  

 



Didit Saputra, Andi Muhammad Fatwa, Muhammad Riski Arifin, Muhammad Amin 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5715 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

13263 

 

 

a. Abu Hanifah menilai, masalah masalah akidah merupakah fikih terbesar, seperti yang disebutkan dalam 

salah satu judul karya tulisnya dengan nama yang sama (Al-Fiqh Al-Akbar). Abu Hanifah menjelaskan, 

memahami agama lebih utama daripada memahami hukum, dan mengetahui cara menyembah Rabb itu 

lebih baik daripada mengoleksi banyak ilmu [15].  

b. Abu Hanifah menilai, mengetahui siapa yang salah dan siapa yang benar dimasanya (era perdebatan dan 

pergolakan pemikiran) adalah sesuatu yang diperlukan bagi yang ingin menjaga akidahnya tetap bersih 

tanpa terkotori oleh rasa kagum terhadap perdebatan yang justru akan menyimpang dari kebenaran. Abu 

Hanifah mengerti, orang dengan pemikiran kacau dan juga orang - orang serupa lain jelas membela 

keyakinan yang mereka anut. Karena itu tidak dibenarkan jika hanya bersikap diam saja dan tidak 

menggunakan senjata yang sama dalam menghadapi lawan - lawan akidah dengan dalil karena perdebatan 

tidak ada di masa sahabat.  

Sumbangsih yang diberikan Abu Hanifah di bidang fikih bukan bersumber dari pemikiran kelompok tertentu atau 

loyalitas terhadap Madzhab tertentu, meski kecenderungan Abu Hanifah terhadap ahlul bait terlihat jelas melalui 

pandangan - pandangan politik dan di sela sebagian pertemuannya dengan sebagian kalangan Syiah. Namun hal 

itu tidak membuat Abu Hanifah menyimpang dari sikap proporsional dari satu sisi. Hal tersebtu juga tidak 

membuat Abu Hanifah menyimpang dari tujuan dalam membela akidah manhaj salaf ash-shalih, mengingat akidah 

merupakan fikih terbesar dari sisi lain.  

Permasalahan - permasalahan akidah yang disampaikan Abu Hanifah memiliki tingkat pengaruh beragam, namun 

secara keseluruhan mencerminkan topik yang mengemuka saat itu, diantaranya :  

a. Bukti kebenaran Allah, sebagai bantahan terhadap Dahriyah dan kelompok lain yang sepaham.  

b. Iman, pengertian dan hubungannya dengan amal. Penjelasan Abu Hanifah terkait topik ini mengundang 

tuduhan Abu Hanifah berpaham Murjiah, meski perbedaan pandangan kalangan yang melontarkan 

tuduhan seperti itu hanya bersifat literal. Penjelasan tentang iman juga membatasi sejumlah pengertian, 

seperti kafir, nifaq, penjelasan tentang sikap kelompok yang mengkafirkan pelaku dosa besar.  

c. penjelasan tentang sifat - sifat ilahi dimana berbagai kelompok terpecah dengan pandangan dan 

pengertian masing - masing, sebagian ada yang benar namun sebagian besar keliru.  

d. Penjelasan tentang perbuatan - perbuatan manusia. masalah ini menjadi penting pemikitan saat itu antara 

Mu’tazilah dan Jabariyah. Salaf dalam hal ini memiliki pandangan islami yang dikaitkan dengan realita, 

dan perbuatan manusia tidak jauh dari sifat-sifat ketuhanan.  

e. Penjelasan seputar Pandangan Al-Qur’an makhluk. Awal mula pandangan ini muncul di era Abu Hanifah, 

pandangan ini selanjutnya menjadi benih yang menimbulkan pergolakan pemikiran dan politik di era 

Imam Ahmad bin Hambal.  

Abu Hanifah hidup di Irak yang menjadi pusat beragam paham, aliran, dan sekte keagamaan, sehingga ia banyak 

terlibat dalam dialog dan perdebatan dengan berbagai kelompok seperti Khawarij, Mu‘tazilah, dan Murjiah yang 

memiliki pandangan ekstrem tentang iman dan dosa. Di tengah kondisi tersebut, pemahaman Abu Hanifah tentang 

iman bersumber pada Al-Qur’an dan Sunnah, yaitu iman sebagai percaya, mengetahui, meyakini, mengakui, dan 

berserah diri, dengan pembagian manusia ke dalam tiga golongan: beriman dengan hati dan lisan, beriman dengan 

lisan namun hatinya mendustakan, serta beriman dengan hati namun lisannya mendustakan. 

Terkait hubungan amal dengan iman, Abu Hanifah menilai amal merupakan konsekuensi dan buah keimanan, 

hanya saja amal berbeda dengan iman dalam pengertian percaya dan yakin.  

B. Imam Malik Bin Anas  

Imam Malik bin Anas (93 - 179 H) merupakan pendiri Mazhab Maliki dan salah satu imam besar dalam Islam 

yang dikenal sebagai ahli fikih dan hadits dari Madinah. Ia dijuluki “Imam Darul Hijrah” karena keilmuannya 

yang berkembang di kota Nabi. Dia merupakan keturunan bangsa arab dari dusun Zu Asbah (sebuah dusun di Kota 

Himyar dari jajahan negeri Yaman. Imam Malik dilahirkan di Kota Madinah, dari sepasang suami-istriAnas bin 

Malik dan Aliyah binti Suraik.Dia seorang yang lemah-lembut dan sopan-santun, berbudi kuhur, dermawan, 

mengasihi orang kafir dan suka memberikan bantuan kepada orang yang memerlukan. Imam Malik merupakan 

orang yang maju dalam masalah ilmu karena dia sudah mulai menuntut ilmu sejak kecil ditambah dengan 

kemampuan intelektualnya yang luar biasa, ia memiliki daya hafalan yang sangat kuat, memiliki kecakapan 

akademik, cerdas daya pikirannya, tepat pandangannya, analitis dan teliti dalam menggali hukum dari Al-Qur’an 



Didit Saputra, Andi Muhammad Fatwa, Muhammad Riski Arifin, Muhammad Amin 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5715 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

13264 

 

 

dan Hadis, interpretasi fiqihnya indah, relefantif dalam mengkorelasikan dalil-dalil nash terhadap tujuan - tujuan 

syara’ dengan tetap menjaga kemashalahatan umum dan menghindari timbulnya fitnah dan kerusakan. Imam 

Malik punya dua keunggulan yaitu : unggul sebagai ahli hadis dan unggul sebagai mufti dan mustanbit.  

Karya Monumental dari Imam Malik adalah Kitab Al-Muwatta’ yang berisikan kumpulan hadis dan fatwa sahabat 

serta tabi’in. Kitab Al-Muwatta’ disusun pada saat umat islam penuh konflik dalam segala bidang yang berawal 

dari masalah politik, untuk itu imam Malik menurut kitab al-Muwatta’nya dengan tujuan untuk mengatasi konflik 

yang terjadi saat itu, imam Malik juga ingin agar kitabnya bisa diamalkan oleh semua orang dan golongan [11].  

Metodologi penulisan kitab al-Muwatta’ bila dilihat dari sistematika dan isinya termasuk model penyusunan kitab 

sunan dengan menggunakan sistematika fikih dengan bentuk pengutipan teks hadis yang beragam. Banyak ulama 

yang menilai bahwa kitab Al-Muwatta’ adalah kitab yang paling otentik setelah al-Qur’an terutama ulama yang 

hidup abad ke II dan ke III H. serta sistematis penyusunannya mengingat tidak ada pedoman penulisan kitab hadis 

pada saat itu.  

Para orientalis yang memberikan kritikan terhadap kitab al-Muwatta’ mengatakan bahwa kitab itu bukan kitab 

hadis tapi kitab hukum dan isinyapun tidak hanya hadis tapi juga kebiasaan ulama Madinah dan fatwa Imam Malik. 

Kitab al-Muwatta’ Imam Malik tersebut merupakan kitab hadis yang pertama kali disusun dengan menggunakan 

sistematika dalam penulisannya, tidak ada kitab hadis sebelumnya yang disusun dan ditulis bersistematika seperti 

itu, sehingga kitab Al-Muwatta’ dijadikan dasar acuan ulama setelahnya dalam menyusun dan menulis kitab hadis, 

bahkan kitab Al Muwatta’ menjadi salah satu madzhab yang cukup banyak pengikutnya kini terutama di bagian 

benua Afrika dan Andalusia (spanyol) dan sebagian kecil sudan dan Bahrain.  

Istilah - istilah yang beredar di dalam kamus pemikir mana pun didasarkan pada manhajnya dan cara penilaiannya 

terhadap masalah-masalah. Orang yang mempelajari istilah-istilah Imam Malik, dia akan mendapati bahwa istilah-

istilah tersebut sarat dengan manhaj salafiyah dan ittiba' (mengikuti sunnah). Dia mendahulukan teks syariat dan 

menerapkan pemahaman generasi sahabat dan tabi'in yang mengikutinya tanpa menguranginya dengan alasan-

alasan ijtihad dan pendapat menurutnya. Ibnu Abi Uwais mengatakan, Malik ditanya, "Apa maksud dari 

pernyataanmu dalam berbagai kitab : "hal yang telah disepakati, “menurut kami", atau “di negeri kami”, dan “aku 

mengetahui orang-orang berilmu", dan "aku mendengar di antara kalangan berilmu”? ”Malik menjawab, "Aku 

sering mengatakan di berbagai kitab" pendapatku ”maka sebenarnya bukanlah pendapatku sendiri, akan tetapi 

pendapat yang aku dengar dari lebih dari satu kalangan yang memiliki ilmu dan keutamaan, serta kalangan imam 

yang diteladani yang dari merekalah aku belajar. Mereka itu adalah orang-orang yang bertakwa kepada Allah. 

Lantaran begitu banyaknya, maka aku mengatakan "pendapatku" dan itu pendapatku. Sebab, pendapat mereka 

seperti pendapat generasi sahabat, mereka mendapati generasi sahabat berpendapat seperti itu, dan aku mendapati 

mereka juga demikian, maka ini merupakan warisan yang secara turun temurun mereka wariskan dari masa ke 

masa hingga zaman kita . Adapun pernyataan "aku berpendapat" ,maka ini merupakan pendapat kalangan imam. 

Adapun pernyataan "hal yang disepakati" yaitu pendapat para ulama fikih dan kalangan ulama yang disepakati dan 

tidak mereka perselisihkan. Sedangkan perkataanku “menurut kami" yaitu yang diamalkan oleh berbagai kalangan 

menurut kami, dan terdapat ketentuan-ketentuan, Sedangkan yang tidak aku dengar, maka aku berijtihad dan 

mencermati berdasarkan madzhab ulama yang aku temui, hingga hal itu dapat dipahami dengan benar atau 

mendekati kebenaran, agar tidak keluar dari madzhab dan pendapat penduduk Madinah. Dan jika aku tidak 

mendengar itu sendiri, lantas aku lupa terhadap pendapat itu hingga setelah melakukan ijtihad dengan dasar sunnah 

serta yang dianut oleh ulama terdahulu yang diteladani, serta hal yang diamalkan di antara kami sejak masa 

Rasulullah dan para imam yang mengikuti petunjuk, beserta mereka yang aku temui. Maka itulah pendapat mereka 

yang tidak aku tinggalkan dengan beralih kepada yang lain.  

Menurut Imam Malik, ittiba’ bukanlah sekadar meriwayatkan atau menyampaikan semua yang didengar dan 

dihafal, melainkan menuntut sikap kehati-hatian dan kecerdikan dalam memilih serta memahami sumber ilmu. 

Hal ini tampak dari kecermatannya dalam menyeleksi guru dan rujukan keilmuan, karena menurutnya ilmu adalah 

amanah yang tidak boleh diambil dari sembarang orang, serta dari sikapnya yang tidak menyampaikan seluruh 

hadis yang dihafalnya, meskipun jumlahnya sangat banyak, melainkan hanya memilih hadis-hadis tertentu untuk 

dimuat dalam Al-Muwaththa’ demi kemaslahatan umat. Selain itu, dalam penerapan qiyas, Imam Malik 

membatasinya secara ketat dengan tetap menempatkan pendapatnya dalam koridor Al-Qur’an, Sunnah, serta 

pemahaman para sahabat dan tabi‘in. 

Penerapan manhaj salafi oleh Imam Malik berpengaruh besar terhadap pemikiran dan fikihnya, yang tampak dari 

kehati-hatiannya dalam menetapkan hukum halal dan haram karena hal tersebut merupakan ketetapan Allah dan 



Didit Saputra, Andi Muhammad Fatwa, Muhammad Riski Arifin, Muhammad Amin 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5715 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

13265 

 

 

Rasul-Nya, sikap penolakannya terhadap takwil yang tidak didasarkan pada dalil karena dapat menjerumuskan 

pada pernyataan tanpa ilmu, serta konsistensinya mengikuti manhaj salaf melalui ittiba’ kepada sunnah, penolakan 

terhadap bid‘ah, dan berpegang pada praktik generasi terdahulu. Sikap inilah yang membuat mazhab Imam Malik 

mudah diterima dan berkembang luas, khususnya di Hijaz dan Maroko, karena sejalan dengan karakter masyarakat 

yang menghargai tradisi salaf dan menghindari perdebatan logis yang berlebihan. 

C. Imam Asy-Syafi’i (315)  

Imam Asy-Syafi'i, yang bernama lengkap Muhammad bin Idris bin al-'Abbas bin 'Utsman bin Syafi', adalah 

seorang mujtahid, ahli fikih, ahli hadis, dan ahli ushul fikih yang memiliki kecerdasan luar biasa dan pemahaman 

mendalam terhadap Al-Qur'an dan hadis. Imam Asy-Syafi'i lahir di Gaza, Palestina, pada tahun 150 Hijriah (767 

M). Nasabnya bersambung dengan Nabi Muhammad SAW melalui kakek-kakek mereka.  

Jika mereka dan kalangan lainnya yang datang setelah Ibnu Abi Hatim Ar-Razi (tahun 327 H) dijadikan sebagai 

acuan lantaran datang lebih dulu, dan karena termasuk ulama hadits yang juga berkecimpung dalam pengoreksian 

dan pelurusan riwayat hadits, maka saya mengatakan, jika perkaranya demikian, maka itu tidak menafikan bahwa 

mereka dan ulama tepercaya lainnya telah menyeleksi riwayat-riwayat dan mencermatinya, dengan demikian kita 

memiliki keilmuan mumpuni untuk menukil dari mereka pendapat-pendapat Imam Asy-Syafi’i terkait akidah, 

lebih-lebih terkait masalah-masalah lainnya.  

Telah disepakati bahwa kelahiranya adalah pada tahun 150 Hijriyah, yaitu tahun yang sama wafatnya Imam Abu 

Hanifah An-An-Nu’man. Adapun tempat kelahirannya menurut sejumlah riwayat yang berbeda- beda mulai dari 

Yaman, Ghazzah di Syam, hingga Asqalan. Perbedaan ini berkaitan dengan kepergian ibunya dengan 

membawanya ke Makkah apakah itu terjadi setelah dua tahun (dari kelahirannya) sebagaimana yang diungkap 

dalam satu riwayat atau setelah 10 tahun sebagaimana diungkap dalam riwayat lain, namun kedua-duanya berasal 

dari Asy-Syafi’i sendiri. Akan tetapi Adz-Dzahabi menghimpun di antara riwayat-riwayat yang ada dan 

menggabungkan pendapat Ibnu Hajar padanya di mana tampak bahwa pendapatnya yang menyatakan aku lahir di 

Yaman maksudnyaadalah aku tumbuh besar di Yaman. Dengan demikian yang menghimpun semua pendapat 

adalah dia lahir di Ghazzah Asqalan, dan begitu berusia 2 tahun ibunya membawanya pergi ke Hijaz dan 

mempertemukannya dengan kaumnya yang berasal dari Yaman, karena ibunya berasal dari Azad, lalu ibunya 

tinggal di antara mereka. Begitu berusia 10 tahun, ibunya khawatir terhadap nasabnya yang mulia; jangan sampai 

terlupakan dan terabaikan, maka ibunya membawa Asy-Syafi’i ke Makkah.  

Semangat Asy-Syafi‘i dalam menuntut ilmu dilandasi pemahaman yang jelas serta manhaj yang terarah, terlihat 

dari kesungguhannya mendalami berbagai aliran fikih yang berkembang pada masanya, mulai dari fikih atsar 

melalui Imam Malik, fikih ra’yi melalui murid Abu Hanifah, hingga fikih ulama Syam dan Mesir, sehingga 

terhimpun dalam dirinya beragam kecenderungan fikih yang seimbang dan valid. Pencarian ilmunya murni 

ditujukan untuk menemukan kebenaran dan menyampaikannya kepada umat, bukan untuk kepentingan duniawi, 

serta disertai kesadaran akan batas kemampuan akal manusia, karena menurutnya akal memiliki keterbatasan 

sebagaimana kesabaran memiliki batas, sehingga kebenaran harus dicari dengan ilmu, kerendahan hati, dan kehati-

hatian. 

Ilmu kalam tidak ada dalam ketentuan Al-Qur’an atau sunnah, tidak ada pula bahasan tentangnya yang didapatkan 

dari generasi salaf. Asy-Syafi’i berpendapat bahwa berkecimpung dalam ilmu ini berarti diliputi dengan berbagai 

hal yang dilarang, dan ini menyebabkan orang meninggalkan Al-Qur’an dan sunnah atau melupakannya, karena 

manhajnya bertentangan dengan manhaj Al-Qur’an dan sunnah terkait masalah-masalah akidah. ilmu kalam 

berimplikasi pada masuknya akal dalam bidang - bidang yang mana penetapan yang pasti tidak dapat diwujudkan 

padanya, sebagaimana berkecimpung dalam ilmu kalam merupakan perdebatan tentang agama yang membuat hati 

menjadi keras dan menimbulkan kedengkian. Asy-Syafi’i berpendapat bahwa pembahasan tentang ilmu ini sarat 

dengan berbagai dampak buruk terhadap akidah secara khusus, karena masalah-masalahnya berkaitan dengan Diri 

Ilahi dan dengan sifat-sifat-Nya serta semacamnya, sementara kesalahan dalam hal ini berarti kesesatan yang 

berimplikasi pada kekafiran.  

D. Imam Ahmad bin Hanbal  

Imam Ahmad bin Muhammad bin Hanbal Abu Abdillah al-Shaybani. (164-241 H) berasal dari suku Bani Syaiban, 

suku arab yang dikenal pemberani dan berilmu dan merupakan Pendiri Madzhab Hanbali, seorang ulama besar 



Didit Saputra, Andi Muhammad Fatwa, Muhammad Riski Arifin, Muhammad Amin 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5715 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

13266 

 

 

dalam bidang hadist dan fikih yang dikenal karena keteguhan akidah dan kesabaran menghadapi ujian. ia menjadi 

simbol keteguhan dalam mempertahankan sunnah ditengah tekanan politik.  

Sejarah kehidupan Imam Ahmad mengandung indikasi - indikasi yang jelas bahwa dia memberikan sebagian besar 

hidupnya pada ilmu, jika tidak seluruhnya , dan bahwa dia memilih ilmu yang bermanfaat agar dapat 

menyampaikan kebaikan bagi manusia di dunia , dan terbebas dari beban pada Hari Kiamat . Fikih Imam Ahmad 

tidak lain hanyalah sebagai perpanjangan dari pemahaman haditsnya . Dan perhatiannya terhadap hadits tidak lain 

hanyalah penerapan terhadap persoalan - persoalan pengajaran . Berikut kami paparkan indikasi - indikasi tersebut 

secukupnya.  

Imam Ahmad bin Hanbal menerapkan manhaj yang berpegang teguh pada metode para sahabat dan tabi‘in dengan 

mengutamakan Al-Qur’an dan Sunnah sebagai rujukan utama, kemudian fatwa sahabat, hadis mursal atau dhaif, 

dan qiyas sebagai pilihan terakhir. Ia sangat menghormati para ahli hadis, menolak dominasi ra’yi atau logika 

murni dalam penulisan ilmu, serta menekankan objektivitas dan keikhlasan dalam mencari kebenaran. Fokus 

hidupnya tertuju pada keilmuan dengan pengabdian penuh sejak usia dini, namun tetap disertai kesadaran untuk 

memahami pemikiran dan tantangan zamannya agar mampu menjaga dan membela akidah salaf secara tepat. 

Dalam memahami pemikiran dan tantangan zamannya agar mampu menjaga serta membela akidah salaf secara 

tepat, Imam Ahmad bin Hanbal berpegang pada lima dasar hukum dalam mazhab Hanbali, yaitu Al-Qur’an dan 

hadis sebagai rujukan utama sehingga setiap hadis yang ditemukannya dijadikan dasar fatwa meskipun 

bertentangan dengan pendapat lain, fatwa sahabat Rasulullah SAW apabila tidak terdapat bantahan dari sahabat 

yang lain, pendapat sahabat yang paling dekat dengan Al-Qur’an dan Sunnah, penggunaan hadis mursal dan hadis 

dhaif selama tidak ada dalil yang menolaknya—di mana hadis dhaif menurutnya adalah hadis yang belum 

mencapai derajat sahih—serta qiyas yang digunakan hanya dalam kondisi darurat ketika tidak ditemukan nash 

atau pendapat sahabat, dengan beberapa literatur juga menyebutkan penggunaan istishab dan istihsan. 

3.6. Contoh Sistem Bermadzhab dan Contoh Khilafiyah  

Permasalahan yang terjadi berkaitan dengan adanya perbedaan Madzhab pada suatu wilayah.  

 

Pemerintah Aceh mengeluarkan surat edaran larangan mengadakan pengajian selain itiqad Ahlussunnah 

Waljamaah, yang bersumber dari hukum mazhab Imam Syafii. Larangan itu juga ditujukan bagi instansi 

pemerintahan yang sering mengadakan pengajian di musala kompleks perkantoran [12]. 

Surat Edaran Nomor 450/21770 yang dikeluarkan pada 13 Desember 2019 dan ditandatangani Plt Gubernur Aceh 

Nova Iriansyah menegaskan peran MPU dalam memberikan fatwa dan arahan keagamaan, serta menekankan 

pelaksanaan syariat Islam di Aceh berdasarkan i‘tiqad Ahlussunnah Waljamaah bermazhab Syafi‘i sesuai Qanun 

Aceh. Surat ini bertujuan menjaga suasana keagamaan agar tidak berkembang paham di luar Ahlussunnah 

Waljamaah, sehingga pengajian atau kajian di luar mazhab tersebut dilarang dan setiap penyelenggara diwajibkan 

berkonsultasi dengan MPU serta diawasi oleh pemerintah daerah. Meski demikian, perbedaan mazhab sejatinya 

bukan masalah apabila dikelola dengan bijak dan saling menghormati, karena merupakan kekayaan intelektual 

Islam yang dapat dijaga melalui pemahaman khilafiyah sebagai rahmat, edukasi keagamaan, dialog antarulama, 

dan penerapan kurikulum keagamaan yang inklusif. 



Didit Saputra, Andi Muhammad Fatwa, Muhammad Riski Arifin, Muhammad Amin 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5715 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

13267 

 

 

 

Peran pemerintah, selain menetapkan regulasi tentang menghormati perbedaan, dapat juga mengintervensi di 

Bidang Pendidikan, sehingga sekolah dan pesantren yang ada diwilayah tersebut dapat mengajarkan perbandingan 

madzhab kepada generasi muda sehingga dapat memahami tentang keragaman fikih.  

Kepala Biro Humas dan Protokol Sekretariat Daerah Aceh, Muhammad Iswanto, membenarkan surat edaran 

larangan tersebut dikeluarkan oleh Pemerintah Aceh. Surat itu ditujukan kepada semua instansi pemerintahan yang 

memfasilitasi pengajian (kajian) yang berlangsung di kompleks perkantoran setempat. “Ditujukan untuk semua 

instansi pemerintah baik tingkat provinsi maupun kabupaten/kota. Supaya tidak mengganggu karyawan dalam 

memberikan pelayanan kepada masyarakat,” katanya, saat dikonfirmasi, Senin (30/12).  

4. Kesimpulan 

Berdasarkan pembahasan tersebut, dapat disimpulkan bahwa khilafiyah dan perbedaan mazhab merupakan bagian 

dari dinamika pemikiran Islam yang lahir dari perbedaan pemahaman dalil dan metode ijtihad para ulama. 

Keberadaan mazhab berfungsi sebagai pedoman metodologis yang sistematis dalam menjalankan ajaran Islam, 

sehingga membantu umat dalam beribadah dan bermuamalah secara benar. Oleh karena itu, perbedaan mazhab 

seharusnya dipahami sebagai rahmat dan kekayaan intelektual Islam yang perlu disikapi dengan sikap saling 

menghormati, bukan sebagai sumber perpecahan. 

Referensi 

1.  Hasibuan, P., M Fajri Septriomarwan, L., Hiddayatul Hayani, L., Fajar Alief Muhammad, S. H., Anggi Sepriyardi, S. H. I., Selvia 

Ramadhani, S. F. U., & Alfiani Safitri, S. H. (2026). Ushul Fiqh dan Pembaharuan Hukum Islam. Fahmi Karya.  

2. Al-Qur’an al-Karim  
3. Kholiq, A. (2025). Moderasi dalam Madzhab Fiqh. PENERBIT KBM INDONESIA.  

4. Abdullah, M. A. (2020). Dinamika Islam Kultural. IRCiSoD.  
5. Agustin, M., & Nuha, N. U. (2025). Representasi Islam di Media Sosial dan Implikasinya terhadap Pendidikan Agama Islam. Al-Qalam: 

Jurnal Kajian Islam dan Pendidikan, 17(2), 445-457.  

6. Hamnah, Dr, (2021), Metodologi Al-Muwatta’ Imam Malik, Jawa Barat : CV Jejak  
7. Sarwat, Ahmad. Khilafiyah dalam Islam: Sejarah dan Dinamikanya. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2019.  

8. Suryantoro, Dwi Dasa. "Kajian Filosofis Pemikiran Hukum Imam Syafi'i." Jurnal Studi Hukum Islam 2, no. 4 (2025): 2066-2080.  

9. Abu Yazid Abul Zaid Al-’Ajami, Prof., Dr, (2012), Akidah Islam menurut empat Madzhab, Jakarta : Al-Kautsar  
10. Asy-Syuwaki, Muhammad, (2013), Masalah-Masalah Khilafiyah Di Antara Gerakan Islam, Bogor : Al Azhar Press  

11. Ahmad Al-Baihaqi, (2016), Biografi Imam Syafi’i Untold Story Imam Syafi’i & Kitab-Kitabnya Pelajaran Hidup dari sang Mujtahid, 

Jakarta : Shahih  
12. Imamuddin, Syaiful. Pengaruh Mazhab terhadap Penafsiran Ayat-Ayat Al-Qur’an. Surabaya: Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, 

2023.  

13. Muhammad Yusuf Musa, DR, (2014), Pengantar Studi Fikih Islam, Jakarta : Al-Kautsar.  
14. Wahyudi, Ilham, (2022), Empat Imam Mazhab yang mempengaruhi dunia, Yogyakarta : Laksana  

15. Yanggo, Huzaemah Tahido. Pengantar Perbandingan Mazhab. Jakarta: Logos, 1997.  

 

 

 


