Department of Digital Business

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS)
Homepage: https://journal.ilmudata.co.id/index.php/RIGGS
= Vol. 4 No. 4 (2026) pp: 11956-11964

PantawaN  P-ISSN: 2963-9298, e-ISSN: 2963-914X

_ &

Etika Kedokteran dalam Perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah An-
Nahdliyah: Integrasi Nilai Keislaman dan Praktik Medis Profesional

Hermawan Adi Praja', Bernice Aurielle Salim?, [lham Hariyadi Rohmatulloh®, Faiz Karim
Fatkhullah?
Program Studi Magister Hukum Konsentrasi Hukum Kesehatan, Universitas Islam Nusantara, Kota
Bandung, Indonesia
praja6161@gmail.com!, dauriellel 14@gmail.com?, rilhamhariyadil 0@gmail.com?,
faizkarim@uninus.ac.id*

Abstrak

Perkembangan ilmu kedokteran dan teknologi kesehatan di era modern telah menghadirkan tantangan etika yang semakin
kompleks dalam praktik medis profesional. Kemajuan ini menuntut tenaga medis tidak hanya menguasai kompetensi teknis,
tetapi juga memiliki integritas moral dan kesadaran etis yang kuat dalam setiap tindakan medis. Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis konstruksi etika kedokteran dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’'ah An-Nahdliyah serta mengkaji bagaimana
nilai-nilai keislaman tersebut dapat diintegrasikan secara aplikatif dalam praktik medis profesional di Indonesia. Penelitian
ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library research), melalui penelaahan literatur
klasik dan kontemporer, karya ulama Nahdlatul Ulama, dokumen etika kedokteran, serta peraturan perundang-undangan di
bidang kesehatan. Analisis data dilakukan dengan pendekatan normatif-konseptual dan content analysis untuk merumuskan
kerangka etika kedokteran berbasis nilai-nilai Aswaja An-Nahdliyah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai utama
Aswaja An-Nahdliyah, seperti tawassut (moderasi), tawazun (keseimbangan), tasamuh (toleransi), dan i‘tidal (keadilan),
memiliki korespondensi yang kuat dengan prinsip-prinsip etika kedokteran modern, yaitu beneficence, non-maleficence,
autonomy, dan justice. Nilai-nilai tersebut dapat diintegrasikan dalam relasi dokter dan pasien, pengambilan keputusan klinis,
profesionalisme tenaga medis, serta penguatan sistem pelayanan kesehatan. Integrasi etika kedokteran berbasis Aswaja An-
Nahdliyah berimplikasi pada terbentuknya praktik pelayanan kesehatan yang humanis, berkeadilan, berorientasi pada
kemaslahatan, serta selaras dengan karakter sosial-keagamaan masyarakat Indonesia dan dinamika etika medis kontemporer.

Kata kunci: Etika Kedokteran, Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah, Nilai Keislaman, Praktik Medis Profesional, Etika
Profesi

1. Latar Belakang

Perkembangan ilmu kedokteran dan teknologi kesehatan di era modern telah membawa dampak
signifikan terhadap peningkatan kualitas pelayanan medis.[1] Berbagai inovasi dalam bidang diagnostik,
terapi, dan sistem pelayanan kesehatan menuntut tenaga medis untuk tidak hanya memiliki kompetensi teknis
yang tinggi, tetapi juga integritas etis dan moral yang kuat.[2] Dalam praktiknya, kemajuan medis kerap
dihadapkan pada berbagai dilema etika, seperti pengambilan keputusan klinis, relasi dokter dan pasien,
penggunaan teknologi medis mutakhir, serta persoalan keadilan dan kemanusiaan dalam pelayanan kesehatan.
Kondisi ini menjadikan etika kedokteran sebagai aspek fundamental yang tidak dapat dipisahkan dari
profesionalisme tenaga medis.[3]

Di Indonesia, etika kedokteran secara normatif telah diatur melalui Kode Etik Kedokteran Indonesia
dan berbagai regulasi kesehatan lainnya. Namun, pendekatan etika yang berkembang selama ini cenderung
bersifat universal dan positivistik, sehingga belum sepenuhnya mengakomodasi nilai-nilai keagamaan dan
kearifan lokal yang hidup dalam masyarakat Indonesia yang religius dan plural.[4] Sejumlah penelitian
terdahulu lebih banyak membahas etika kedokteran dari perspektif bioethics Barat atau pendekatan hukum
positif, sementara kajian etika kedokteran berbasis nilai keislaman masih relatif terbatas dan umumnya bersifat
normatif-teologis tanpa integrasi yang kuat dengan praktik medis profesional.[5]

Etika Kedokteran dalam Perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah: Integrasi Nilai Keislaman dan
Praktik Medis Profesional

11956



https://journal.ilmudata.co.id/index.php/RIGGS
mailto:praja6161@gmail.com1
mailto:daurielle114@gmail.com2
mailto:rilhamhariyadi10@gmail.com3
mailto:faizkarim@uninus.ac.id4

Hermawan Adi Praja', Bernice Aurielle Salim?, Ilham Hariyadi Rohmatulloh®, Faiz Karim
Fatkhullah*
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

Dalam konteks keislaman Indonesia, Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah merupakan corak
pemikiran Islam yang moderat, kontekstual, dan berorientasi pada kemaslahatan.[6] Nilai-nilai utama Aswaja
An-Nahdliyah, seperti tawassut (moderat), tawazun (seimbang), tasamuh (toleran), dan i ‘tidal (adil), memiliki
relevansi yang kuat dengan prinsip-prinsip etika kedokteran modern, seperti beneficence, non-maleficence,
autonomy, dan justice.[7] Meskipun demikian, kajian yang secara khusus mengintegrasikan nilai-nilai Aswaja
An-Nahdliyah ke dalam kerangka etika kedokteran profesional masih sangat terbatas dan belum dikaji secara
sistematis serta aplikatif.[8]

Kesenjangan penelitian (research gap) terletak pada minimnya studi yang mengkaji etika kedokteran
dengan pendekatan integratif antara nilai-nilai keislaman khas Aswaja An-Nahdliyah dan praktik medis
profesional. Padahal, pendekatan ini berpotensi memperkaya diskursus etika kedokteran dengan perspektif
lokal-religius yang kontekstual, humanis, dan selaras dengan karakter sosial-keagamaan masyarakat Indonesia,
khususnya dalam praktik pelayanan kesehatan.

Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada upaya merumuskan etika kedokteran berbasis nilai-nilai
Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah sebagai kerangka etik yang tidak hanya bersifat normatif-teoretis,
tetapi juga aplikatif dalam praktik medis profesional. Dengan pendekatan ini, etika kedokteran diposisikan
sebagai instrumen moral yang mampu memperkuat profesionalisme, tanggung jawab sosial, dan nilai
kemanusiaan dalam pelayanan kesehatan.

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menjawab pertanyaan: (1) bagaimana
konstruksi etika kedokteran dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah; dan (2) bagaimana
integrasi nilai-nilai tersebut dapat diterapkan dalam praktik medis profesional di Indonesia.

. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library
research).[9] Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus pada pengkajian konseptual dan normatif
terhadap etika kedokteran dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah serta relevansinya dalam
praktik medis profesional, tanpa melibatkan pengumpulan data lapangan secara langsung.[10]

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder.[11] Data primer meliputi
literatur klasik dan kontemporer yang memuat nilai-nilai Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah, seperti
kitab-kitab turats, karya ulama Nahdlatul Ulama, hasil keputusan bahtsul masa’il, serta dokumen organisasi
yang relevan dengan pemikiran Aswaja An-Nahdliyah.[12] Sementara itu, data sekunder diperoleh dari buku,
artikel jurnal ilmiah, peraturan perundang-undangan di bidang kesehatan, Kode Etik Kedokteran Indonesia,
serta publikasi ilmiah yang membahas etika kedokteran dan bioetika dalam konteks modern.[13]

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi (document study), yaitu dengan
mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan menelaah berbagai sumber tertulis yang relevan dengan fokus
penelitian.[14] Data yang telah dikumpulkan selanjutnya dianalisis menggunakan metode analisis deskriptif-
analitis dengan pendekatan normatif-konseptual.[15] Analisis ini dilakukan dengan cara menguraikan konsep
etika kedokteran dan nilai-nilai Aswaja An-Nahdliyah, kemudian mengintegrasikannya secara sistematis untuk
melihat relevansi dan implikasinya dalam praktik medis profesional.

Dalam proses analisis, penelitian ini juga menggunakan pendekatan content analysis untuk menafsirkan
makna, nilai, dan prinsip etis yang terkandung dalam teks-teks keislaman dan dokumen etika kedokteran.[16]
Pendekatan ini bertujuan untuk menghasilkan pemahaman yang komprehensif mengenai konstruksi etika
kedokteran berbasis Aswaja An-Nahdliyah serta kontribusinya terhadap penguatan profesionalisme dan
humanisme dalam pelayanan kesehatan.

. Hasil dan Diskusi

Bagian ini menyajikan hasil kajian dan pembahasan mengenai etika kedokteran dalam perspektif
Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah berdasarkan analisis terhadap sumber-sumber kepustakaan yang
relevan. Pembahasan difokuskan pada perumusan konstruksi etika kedokteran berbasis nilai-nilai Aswaja An-
Nahdliyah serta integrasinya dalam praktik medis profesional.

Hasil penelitian diuraikan secara sistematis dengan mengaitkan temuan konseptual dengan prinsip-prinsip
etika kedokteran modern dan konteks pelayanan kesehatan di Indonesia. Untuk memberikan analisis yang
komprehensif, pembahasan dibagi ke dalam enam subbagian. Setiap subbagian mengulas aspek yang saling
berkaitan, mulai dari landasan filosofis dan nilai-nilai dasar Aswaja An-Nahdliyah, integrasinya dalam relasi
dokter dan pasien, pengambilan keputusan klinis, hingga implikasinya terhadap profesionalisme tenaga medis
dan sistem pelayanan kesehatan. Pembagian ini dimaksudkan untuk menunjukkan bahwa etika kedokteran

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5478
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

11957



Hermawan Adi Praja', Bernice Aurielle Salim?, Ilham Hariyadi Rohmatulloh®, Faiz Karim

Fatkhullah*
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

berbasis Aswaja An-Nahdliyah tidak hanya bersifat normatif-teoretis, tetapi juga memiliki relevansi praktis
dalam menjawab tantangan etika kedokteran kontemporer.

a.

Landasan Filosofis Etika Kedokteran dalam Perspektif Aswaja An-Nahdliyah

Landasan filosofis etika kedokteran dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah
berangkat dari pandangan Islam yang menempatkan manusia sebagai makhluk bermartabat yang
memiliki hak dasar atas kehidupan dan keschatan. Kesehatan tidak dipahami secara sempit sebagai
kondisi biologis semata, melainkan sebagai keadaan holistik yang mencakup aspek fisik, psikologis,
sosial, dan spiritual. Oleh karena itu, praktik kedokteran diposisikan sebagai aktivitas kemanusiaan yang
sarat dengan dimensi moral dan nilai.[17] Praktik medis tidak cukup hanya didasarkan pada kecakapan
teknis dan kemajuan teknologi, tetapi juga harus mempertimbangkan implikasi etis dari setiap tindakan
yang dilakukan terhadap manusia sebagai subjek yang bermartabat.[18]

Dalam tradisi Aswaja An-Nahdliyah, etika dipahami sebagai bagian integral dari ajaran Islam yang
bersumber dari al-Qur’an, Sunnah, ijma’, dan qiyas, serta dikembangkan melalui tradisi keilmuan para
ulama. Sumber-sumber tersebut menjadi dasar normatif dalam merumuskan batasan moral praktik
kedokteran. Etika kedokteran tidak dimaknai secara statis dan kaku, melainkan dikembangkan melalui
proses ijtihad yang mempertimbangkan perkembangan ilmu pengetahuan dan realitas sosial. Dengan
pendekatan ini, etika kedokteran dalam perspektif Aswaja bersifat dinamis, kontekstual, dan tetap berakar
pada nilai-nilai keislaman yang otoritatif [19].

Konsep kemaslahatan (maslahah) menjadi prinsip filosofis utama dalam etika kedokteran Aswaja
An-Nahdliyah. Prinsip ini menempatkan keselamatan dan kepentingan manusia sebagai tujuan utama dari
setiap tindakan medis. Dalam praktik kedokteran, kemaslahatan menuntut tenaga medis untuk selalu
mempertimbangkan keseimbangan antara manfaat dan potensi mudarat dari suatu tindakan. Etika tidak
hanya berfungsi sebagai pembatas perilaku, tetapi juga sebagai pedoman moral yang mengarahkan
praktik medis agar selaras dengan tujuan kemanusiaan, yaitu menjaga dan meningkatkan kualitas hidup
pasien [17].

Landasan filosofis etika kedokteran Aswaja juga berkaitan erat dengan tujuan syariat (magasid al-
syari‘ah), khususnya perlindungan terhadap jiwa (hifz al-nafs). Perlindungan jiwa menjadi legitimasi
moral utama bagi praktik kedokteran dan seluruh aktivitas pelayanan kesehatan. Setiap tindakan medis
tidak hanya dinilai dari aspek teknis dan legalitas, tetapi juga dari sejauh mana tindakan tersebut
berkontribusi terhadap perlindungan kehidupan manusia. Perspektif ini menegaskan bahwa etika
kedokteran Aswaja memiliki orientasi nilai yang kuat terhadap kemanusiaan dan kehidupan.

Dalam pandangan Aswaja An-Nahdliyah, ilmu pengetahuan dan etika memiliki hubungan yang
saling melengkapi. [lmu kedokteran menyediakan dasar empiris dan rasional bagi tindakan medis,
sementara etika memberikan arah normatif agar ilmu tersebut digunakan secara bertanggung jawab.
Pendekatan ini mencegah praktik kedokteran tereduksi menjadi aktivitas teknokratis yang mengabaikan
nilai moral dan kemanusiaan. Dengan demikian, etika kedokteran berfungsi sebagai kontrol internal yang
memastikan bahwa kemajuan medis tetap berada dalam koridor keadilan dan kemaslahatan [20].

Etika kedokteran dalam perspektif Aswaja An-Nahdliyah juga menekankan dimensi
pertanggungjawaban moral dan spiritual tenaga medis. Praktik kedokteran dipahami sebagai amanah yang
harus dipertanggungjawabkan tidak hanya kepada institusi dan masyarakat, tetapi juga kepada Tuhan.
Kesadaran akan pertanggungjawaban ini membentuk sikap kehati-hatian, kejujuran, dan integritas dalam
menjalankan profesi medis. Etika tidak hanya hadir dalam bentuk aturan eksternal, tetapi juga
terinternalisasi dalam kesadaran moral individu tenaga medis [21].

Dengan demikian, landasan filosofis etika kedokteran dalam perspektif Aswaja An-Nahdliyah
bersifat holistik, humanis, dan kontekstual. Etika diposisikan sebagai bagian tak terpisahkan dari praktik
kedokteran yang mengintegrasikan nilai keislaman dengan perkembangan ilmu kedokteran modern.
Pendekatan ini memberikan dasar yang kuat bagi pengembangan etika kedokteran yang relevan dengan
karakter sosial-keagamaan masyarakat Indonesia sekaligus responsif terhadap tantangan etika medis
kontemporer.

Nilai-Nilai Dasar Aswaja An-Nahdliyah sebagai Prinsip Etika Kedokteran

Nilai-nilai dasar Aswaja An-Nahdliyah merupakan fondasi normatif yang membentuk prinsip-
prinsip etika kedokteran yang berorientasi pada kemanusiaan dan profesionalisme. Nilai-nilai tersebut
lahir dari tradisi panjang pemikiran Islam yang menekankan keseimbangan antara teks keagamaan,
rasionalitas, dan realitas sosial. Dalam konteks kedokteran, nilai-nilai Aswaja berfungsi sebagai kerangka
moral yang membimbing tenaga medis dalam menghadapi kompleksitas praktik medis modern. Dengan
demikian, etika kedokteran tidak hanya bersandar pada aturan formal, tetapi juga pada nilai yang hidup

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5478
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

11958



Hermawan Adi Praja', Bernice Aurielle Salim?, Ilham Hariyadi Rohmatulloh®, Faiz Karim
Fatkhullah*
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

dalam kesadaran moral pelaku profesi medis [22]. Nilai tawassut atau moderasi memiliki relevansi yang
sangat kuat dalam praktik kedokteran. Prinsip ini menuntut tenaga medis untuk bersikap proporsional dan
tidak ekstrem dalam mengambil keputusan klinis. Moderasi mencegah kecenderungan melakukan
tindakan medis yang berlebihan (over-treatment) maupun pengabaian tindakan yang seharusnya
dilakukan (under-treatment). Dalam kerangka etika, tawassut membantu dokter menjaga keseimbangan
antara pertimbangan ilmiah, kepentingan pasien, serta keterbatasan sumber daya yang tersedia [23].

Nilai fawazun atau keseimbangan mencerminkan upaya menjaga harmoni antara berbagai
kepentingan dalam praktik kedokteran. Keseimbangan ini mencakup hubungan antara hak dan kewajiban
dokter dan pasien, antara kepentingan individu dan kepentingan sosial, serta antara aspek medis dan non-
medis. Dalam pelayanan kesehatan, tawdzun mendorong terciptanya hubungan yang adil dan
proporsional, sehingga etika kedokteran tidak hanya melindungi pasien, tetapi juga memberikan kepastian
moral bagi tenaga medis dalam menjalankan profesinya [24].

Nilai fasamuh atau toleransi menegaskan pentingnya sikap empatik dan penghormatan terhadap
keberagaman pasien. Dalam masyarakat yang plural, tenaga medis berhadapan dengan pasien yang
memiliki latar belakang budaya, sosial, dan keyakinan yang beragam. Prinsip tasamuh mendorong tenaga
medis untuk menghormati perbedaan tersebut tanpa mengabaikan standar profesional dan keselamatan
pasien. Nilai ini memperkuat dimensi humanisme dalam etika kedokteran serta mencegah praktik
diskriminatif dalam pelayanan kesehatan [25]. Nilai i ‘#idal atau keadilan menjadi prinsip etis yang sangat
penting dalam distribusi pelayanan kesehatan. Keadilan menuntut agar setiap pasien memperoleh
pelayanan yang layak tanpa diskriminasi berdasarkan status sosial, ekonomi, maupun latar belakang
lainnya. Dalam perspektif Aswaja An-Nahdliyah, keadilan tidak hanya dimaknai secara legal-formal,
tetapi juga sebagai keadilan moral yang berorientasi pada kemanusiaan. Prinsip ini memperkuat
komitmen etika kedokteran terhadap pelayanan kesehatan yang inklusif dan berkeadilan [26].

Nilai-nilai dasar Aswaja An-Nahdliyah tersebut memiliki korespondensi yang kuat dengan prinsip-
prinsip etika kedokteran modern, seperti beneficence, non-maleficence, autonomy, dan justice.
Kesesuaian ini menunjukkan bahwa etika kedokteran berbasis Aswaja tidak bertentangan dengan etika
medis universal, melainkan memberikan penguatan moral dan spiritual. Integrasi nilai-nilai tersebut
memungkinkan terbangunnya etika kedokteran yang bersifat universal sekaligus kontekstual dengan
realitas sosial Indonesia [27].

Oleh karena itu, nilai-nilai dasar Aswaja An-Nahdliyah dapat diposisikan sebagai prinsip etis yang
operasional dalam praktik kedokteran. Nilai-nilai tersebut tidak berhenti pada tataran normatif, tetapi
dapat diterjemahkan ke dalam sikap dan tindakan konkret tenaga medis. Hal ini menunjukkan bahwa etika
kedokteran berbasis Aswaja An-Nahdliyah memiliki potensi besar untuk memperkuat profesionalisme,
integritas moral, dan kualitas pelayanan kesehatan secara berkelanjutan.

Integrasi Etika Aswaja dalam Relasi Dokter dan Pasien

Relasi antara dokter dan pasien dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah
dipahami sebagai hubungan kemanusiaan yang dilandasi oleh nilai moral, empati, dan tanggung jawab
etis. Hubungan ini tidak semata-mata bersifat kontraktual atau teknis, tetapi mengandung dimensi amanah
yang menuntut sikap saling menghormati dan kepercayaan [28]. Dalam konteks ini, dokter diposisikan
tidak hanya sebagai penyedia layanan medis, tetapi juga sebagai pihak yang memiliki kewajiban moral
untuk menjaga martabat, hak, dan keselamatan pasien secara menyeluruh. Nilai fasamuh memainkan
peran penting dalam membangun relasi dokter dan pasien yang humanis. Toleransi mendorong dokter
untuk memahami kondisi pasien secara komprehensif, termasuk latar belakang sosial, budaya, dan
keyakinan yang memengaruhi sikap serta keputusan pasien terhadap tindakan medis. Sikap toleran ini
memperkuat komunikasi terapeutik dan menciptakan suasana dialog yang terbuka, sehingga pasien
merasa dihargai sebagai subjek, bukan sekadar objek tindakan medis [29].

Integrasi etika Aswaja dalam relasi dokter dan pasien juga tercermin dalam penghormatan
terhadap hak pasien untuk memperoleh informasi yang jujur dan proporsional. Prinsip kejujuran dan
keterbukaan menjadi landasan etis dalam penyampaian diagnosis, pilihan terapi, serta risiko tindakan
medis. Dalam perspektif Aswaja, penyampaian informasi harus dilakukan dengan hikmah dan empati,
sehingga tidak menimbulkan kecemasan berlebihan, tetapi tetap menjaga hak pasien untuk memahami
kondisi kesehatannya secara utuh. Nilai i tidal atau keadilan menuntut agar relasi dokter dan pasien
terbebas dari perlakuan diskriminatif [30]. Setiap pasien harus diperlakukan secara adil tanpa
membedakan status sosial, ekonomi, atau latar belakang lainnya. Dalam praktik pelayanan kesehatan,
prinsip ini mendorong dokter untuk memberikan perhatian dan pelayanan yang setara kepada seluruh
pasien, sekaligus menjaga profesionalisme dalam menghadapi tekanan administratif maupun komersial
[31].

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5478
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

11959



Hermawan Adi Praja', Bernice Aurielle Salim?, Ilham Hariyadi Rohmatulloh®, Faiz Karim
Fatkhullah*
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

Relasi dokter dan pasien dalam perspektif Aswaja juga menekankan pentingnya empati sebagai
bagian dari etika kedokteran [32]. Empati memungkinkan dokter memahami penderitaan pasien secara
lebih mendalam, sehingga keputusan medis tidak hanya didasarkan pada pertimbangan klinis, tetapi juga
pada kondisi psikologis dan emosional pasien. Pendekatan empatik ini memperkuat dimensi kemanusiaan
dalam praktik kedokteran dan meningkatkan kualitas hubungan terapeutik [33].

Selain itu, integrasi etika Aswaja dalam relasi dokter dan pasien mendorong terciptanya
kepercayaan sebagai fondasi utama pelayanan kesehatan. Kepercayaan dibangun melalui konsistensi
sikap etis, kompetensi profesional, dan integritas moral dokter. Dalam perspektif ini, pelanggaran etika
dalam relasi dokter dan pasien tidak hanya berdampak pada individu, tetapi juga dapat merusak
kepercayaan masyarakat terhadap profesi medis secara keseluruhan [34].

Dengan demikian, relasi dokter dan pasien yang berlandaskan etika Aswaja An-Nahdliyah
menegaskan bahwa praktik kedokteran adalah relasi kemanusiaan yang menuntut keseimbangan antara
kompetensi profesional dan tanggung jawab moral. Pendekatan ini memperkuat posisi etika kedokteran
sebagai fondasi utama dalam membangun pelayanan kesehatan yang humanis dan berkeadilan.

Etika Pengambilan Keputusan Klinis dalam Perspektif Aswaja

Pengambilan keputusan klinis merupakan aspek krusial dalam praktik kedokteran yang sarat
dengan implikasi etis [35]. Dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah, keputusan klinis
tidak hanya dipahami sebagai hasil pertimbangan ilmiah dan teknis, tetapi juga sebagai tindakan moral
yang harus mempertimbangkan kemaslahatan pasien secara menyeluruh. Oleh karena itu, etika menjadi
elemen yang tidak terpisahkan dari proses pengambilan keputusan medis [36].

Prinsip tawassut atau moderasi menjadi landasan utama dalam pengambilan keputusan klinis.
Moderasi menuntut dokter untuk menghindari sikap ekstrem, baik dalam bentuk tindakan medis yang
berlebihan maupun pengabaian intervensi yang diperlukan. Dalam praktiknya, prinsip ini mendorong
dokter untuk menimbang secara cermat manfaat dan risiko setiap tindakan medis dengan
mempertimbangkan kondisi klinis pasien, bukti ilmiah, serta nilai kemanusiaan [37].

Pengambilan keputusan klinis dalam perspektif Aswaja juga berkaitan erat dengan prinsip
kemaslahatan (maslahah) [38]. Setiap keputusan medis diarahkan untuk menghasilkan manfaat terbesar
dan meminimalkan mudarat bagi pasien. Prinsip ini menuntut dokter untuk tidak hanya fokus pada
keberhasilan teknis tindakan medis, tetapi juga mempertimbangkan dampak jangka panjang terhadap
kualitas hidup pasien. Dengan demikian, keputusan klinis menjadi refleksi dari tanggung jawab etis
terhadap kehidupan manusia [39].

Selain itu, perspektif Aswaja menekankan pentingnya musyawarah dalam pengambilan keputusan
klinis, terutama pada kasus-kasus kompleks dan dilematis. Musyawarah dapat melibatkan pasien,
keluarga, maupun tim medis untuk mencapai keputusan yang paling maslahat. Pendekatan ini
mencerminkan nilai kolektif dan kebersamaan yang menjadi ciri khas pemikiran Aswaja An-Nahdliyah,
sekaligus memperkuat legitimasi moral keputusan medis yang diambil [40].

Etika pengambilan keputusan klinis juga menuntut adanya keseimbangan antara otonomi pasien
dan tanggung jawab profesional dokter. Dalam perspektif Aswaja, penghormatan terhadap otonomi
pasien tidak berarti melepaskan tanggung jawab moral dokter dalam memberikan rekomendasi terbaik
berdasarkan kompetensi keilmuannya. Keseimbangan ini mencerminkan prinsip fawazun yang menjaga
harmoni antara hak pasien dan kewajiban profesional tenaga medis [41].

Dimensi pertanggungjawaban moral dan spiritual juga menjadi bagian penting dalam pengambilan
keputusan klinis perspektif Aswaja. Dokter menyadari bahwa setiap keputusan yang diambil memiliki
konsekuensi etis yang harus dipertanggungjawabkan, tidak hanya secara profesional dan hukum, tetapi
juga secara moral dan spiritual. Kesadaran ini mendorong sikap kehati-hatian dan integritas dalam praktik
medis.

Dengan demikian, etika pengambilan keputusan klinis dalam perspektif Aswaja An-Nahdliyah
menegaskan bahwa keputusan medis merupakan tindakan moral yang harus dilandasi oleh ilmu
pengetahuan, nilai kemanusiaan, dan tanggung jawab etis. Pendekatan ini memberikan kerangka yang
kuat bagi dokter dalam menghadapi kompleksitas dilema etika kedokteran modern.

Etika Profesionalisme dan Tanggung Jawab Sosial Tenaga Medis

Profesionalisme tenaga medis dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah tidak
hanya diukur dari kompetensi teknis dan kepatuhan terhadap standar profesi, tetapi juga dari integritas
moral dan tanggung jawab sosial [42]. Profesi medis dipahami sebagai bentuk pengabdian kepada
kemanusiaan yang menuntut komitmen etis tinggi dalam setiap aspek praktiknya. Dengan demikian,

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5478
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

11960



Hermawan Adi Praja', Bernice Aurielle Salim?, Ilham Hariyadi Rohmatulloh®, Faiz Karim
Fatkhullah*
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

profesionalisme memiliki dimensi moral yang melekat dan tidak dapat dipisahkan dari nilai-nilai etika
[43].

Nilai kejujuran dan amanah menjadi pilar utama etika profesionalisme tenaga medis. Dalam
praktik kedokteran, kejujuran tercermin dalam penyampaian informasi medis yang akurat dan tidak
menyesatkan, serta dalam pengelolaan tindakan medis yang bebas dari konflik kepentingan [44]. Amanah
menuntut tenaga medis untuk menjalankan profesinya dengan penuh tanggung jawab, menjaga
kerahasiaan pasien, dan menghindari penyalahgunaan kewenangan profesional [45].

Tanggung jawab sosial tenaga medis dalam perspektif Aswaja juga mencakup kepedulian terhadap
kelompok rentan dan masyarakat luas [46]. Etika profesionalisme tidak berhenti pada relasi individual
antara dokter dan pasien, tetapi meluas pada peran sosial tenaga medis dalam meningkatkan derajat
kesehatan masyarakat [47]. Dalam konteks ini, tenaga medis dipandang memiliki kewajiban moral untuk
berkontribusi dalam upaya promotif dan preventif, serta dalam penanganan masalah kesehatan publik
[48].

Nilai 7 ‘#idal atau keadilan kembali menjadi prinsip penting dalam etika profesionalisme dan
tanggung jawab sosial [49]. Keadilan menuntut agar pelayanan kesehatan diberikan secara proporsional
dan tidak diskriminatif, sekaligus mendorong tenaga medis untuk bersikap adil dalam pengelolaan sumber
daya keschatan yang terbatas. Prinsip ini memperkuat komitmen etika profesi terhadap pelayanan
kesehatan yang berkeadilan dan berorientasi pada kemaslahatan bersama [50].

Etika profesionalisme perspektif Aswaja juga menekankan pentingnya pengendalian diri dan
kesederhanaan dalam menjalankan profesi medis [51]. Tenaga medis diharapkan tidak terjebak dalam
orientasi materialistik yang dapat mengaburkan tujuan kemanusiaan praktik kedokteran. Sikap ini
mencerminkan nilai moderasi yang menjaga profesionalisme tetap berada dalam koridor etika dan
kemanusiaan [52].

Selain itu, profesionalisme tenaga medis dalam perspektif Aswaja menuntut komitmen terhadap
pengembangan diri dan peningkatan kompetensi secara berkelanjutan [53]. Upaya meningkatkan kualitas
keilmuan dipandang sebagai bagian dari tanggung jawab moral untuk memberikan pelayanan terbaik
kepada pasien dan masyarakat. Dengan demikian, profesionalisme menjadi proses dinamis yang terus
berkembang seiring dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi kesehatan [54].

Oleh karena itu, etika profesionalisme dan tanggung jawab sosial tenaga medis berbasis Aswaja
An-Nahdliyah memberikan kerangka moral yang komprehensif dalam membentuk praktik kedokteran
yang berintegritas, humanis, dan berorientasi pada kemaslahatan masyarakat.

Implikasi Etika Kedokteran Aswaja terhadap Sistem Pelayanan Kesehatan

Penerapan etika kedokteran berbasis Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah memiliki implikasi
yang signifikan terhadap sistem pelayanan kesehatan. Etika tidak hanya dipahami sebagai pedoman
individual bagi tenaga medis, tetapi juga sebagai nilai yang dapat memengaruhi budaya organisasi dan
sistem pelayanan kesehatan secara keseluruhan. Integrasi nilai-nilai Aswaja dalam sistem pelayanan
kesehatan berpotensi memperkuat orientasi kemanusiaan dan keadilan dalam penyelenggaraan layanan
medis. Dalam konteks institusi pelayanan kesehatan, etika kedokteran Aswaja mendorong pengembangan
kebijakan dan tata kelola yang berorientasi pada kemaslahatan pasien. Nilai keadilan dan keseimbangan
menjadi dasar dalam pengambilan keputusan manajerial, termasuk dalam pengelolaan sumber daya,
penentuan prioritas layanan, dan perlindungan hak pasien. Dengan demikian, etika tidak hanya berfungsi
pada level praktik individual, tetapi juga pada level sistemik.

Implikasi lainnya terlihat pada penguatan budaya kerja tenaga medis yang berlandaskan nilai etika
dan profesionalisme. Integrasi etika Aswaja dalam sistem pelayanan kesehatan dapat membentuk
lingkungan kerja yang menjunjung tinggi integritas, tanggung jawab, dan empati. Budaya kerja yang
demikian berkontribusi pada peningkatan kualitas pelayanan dan kepercayaan masyarakat terhadap
institusi kesehatan. Etika kedokteran Aswaja juga memiliki implikasi terhadap pendidikan dan pembinaan
tenaga medis. Nilai-nilai etika dan kemanusiaan perlu diintegrasikan secara sistematis dalam kurikulum
pendidikan kedokteran dan pelatihan profesi kesehatan. Pendekatan ini bertujuan untuk membentuk
tenaga medis yang tidak hanya kompeten secara teknis, tetapi juga memiliki kesadaran etis dan tanggung
jawab sosial yang kuat.

Dalam perspektif kebijakan publik, etika kedokteran berbasis Aswaja dapat menjadi referensi
normatif dalam perumusan regulasi kesehatan yang sensitif terhadap nilai-nilai sosial-keagamaan
masyarakat. Pendekatan ini memperkuat legitimasi sosial kebijakan kesehatan dan mendorong partisipasi
masyarakat dalam mendukung sistem pelayanan kesehatan yang berkeadilan dan berorientasi pada
kemanusiaan. Implikasi etika Aswaja terhadap sistem pelayanan kesehatan juga terlihat dalam upaya
menjawab tantangan etika medis kontemporer, seperti komersialisasi layanan kesehatan dan ketimpangan

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5478
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

11961



Hermawan Adi Praja', Bernice Aurielle Salim?, Ilham Hariyadi Rohmatulloh®, Faiz Karim
Fatkhullah*
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

4.

akses pelayanan. Nilai moderasi dan keadilan menjadi prinsip penting dalam menjaga keseimbangan
antara kepentingan ekonomi dan tanggung jawab sosial dalam penyelenggaraan layanan kesehatan.

Dengan demikian, etika kedokteran berbasis Aswaja An-Nahdliyah memberikan kontribusi
strategis dalam membangun sistem pelayanan kesehatan yang tidak hanya efisien dan profesional, tetapi
juga berkeadilan, humanis, dan selaras dengan nilai-nilai sosial-keagamaan masyarakat Indonesia.

Kesimpulan

Penelitian ini menyimpulkan bahwa etika kedokteran dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah An-
Nahdliyah merupakan kerangka etis yang bersifat holistik, humanis, dan kontekstual. Etika kedokteran tidak
dipahami semata-mata sebagai aturan profesional, melainkan sebagai manifestasi tanggung jawab moral dan
spiritual tenaga medis dalam menjaga martabat, keselamatan, dan kualitas hidup manusia. Landasan filosofis
etika Aswaja yang berorientasi pada kemaslahatan dan perlindungan jiwa memberikan dasar normatif yang
kuat bagi praktik kedokteran yang berkeadilan dan berorientasi pada nilai kemanusiaan. Hasil kajian
menunjukkan bahwa nilai-nilai dasar Aswaja An-Nahdliyah, seperti tawassut, tawazun, tasamuh, dan i ‘tidal,
memiliki relevansi yang signifikan dengan prinsip-prinsip etika kedokteran modern dan dapat diintegrasikan
secara operasional dalam praktik medis profesional. Integrasi nilai-nilai tersebut memperkuat relasi dokter dan
pasien yang humanis, mendukung pengambilan keputusan klinis yang proporsional dan bertanggung jawab,
serta membentuk profesionalisme tenaga medis yang tidak hanya berorientasi pada kompetensi teknis, tetapi
juga pada integritas moral dan tanggung jawab sosial. Implikasi penelitian ini menunjukkan bahwa etika
kedokteran berbasis Aswaja An-Nahdliyah memiliki potensi untuk diterapkan dalam pengembangan praktik
dan sistem pelayanan kesehatan yang berkeadilan, berorientasi pada kemanusiaan, dan selaras dengan nilai
sosial-keagamaan masyarakat Indonesia. Pendekatan ini dapat menjadi rujukan normatif dalam pembinaan
tenaga medis, penguatan budaya etis di institusi kesehatan, serta perumusan kebijakan pelayanan kesehatan.
Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengkaji penerapan nilai-nilai etika Aswaja secara empiris dalam
praktik pelayanan kesehatan guna memperkuat integrasi antara kerangka normatif dan realitas lapangan.

Referensi

(1]
(2]

(3]
(4]

(3]
(6]

R. D. Asti et al., “Inovasi Manajemen Organisasi Kesehatan dalam Meningkatkan Mutu Layanan di Era
Digital,” J. Kesehat. Amanah, vol. 9, no. 2, pp. 354-360, 2025.

N. H. P. Sasongko, R. A. C. Putra, H. Lidiyawati, S. KEP, N. M. KEP, and S. Andarmoyo, Revolusi
Kesehatan: Kolaborasi Teknologi, Inovasi, Dan Kebijakan. PT. Nawala Gama Education, 2025.

M. Hardisman, Pendekatan Kontemporer Etika dan Hukum Kesehatan. wawasan [lmu.

J. Asshiddiqie, Peradilan Etik dan Etika Konstitusi: Perspektif Baru tentang Rule of Law and Rule of
Ethics & Constitutional Law and Constitutional Ethics (Edisi Revisi). Sinar Grafika, 2022.

A. A. Ridlwan et al., Riset Ekonomi dan Keuangan Islam di Indonesia, Timur Tengah, dan Sebagian
Afrika Utara. PT Ghani Press Group, 2025.

M. Nu’man, S. U. Kasanah, M. Arifin, and T. Rohman, “Internalisasi Konsep Ahlussunnah Wal Jamaah
An-Nahdliyah Dalam Penelitian Dosen Prodi Hukum Keluarga Islam,” SINDA: Comprehensive Journal
of Islamic Social Studies, vol. 4, no. 3. Universitas Nahdlatul Ulama Blitar, pp. 147-152, 2024. doi:
10.28926/sinda.v4i3.1655.

S. Karomah, I. Baihaki, T. Prabowo, S. U. Kasanah, and A. W. E. Putri, “Pengembangan Rencana
Pembelajaran Semester Mata Kuliah Pendidikan Kewarganegaraan di Perguruan Tinggi: Internalisasi
Nilai Nilai Aswaja an Nahdliyah,” AR-RUMMAN J. Educ. Learn., vol. 1, no. 1, pp. 6-9, 2024, doi:
10.57235/arrumman.v1il.2207.

L. Kastia, Internalisasi dan Aktualisasi Nilai-Nilai Aswaja An-Nahdliyah Pada Mahasiswa Ikhac Pacet
Mojokerto. repository.uac.ac.id, 2020. [Online]. Available: http://repository.uac.ac.id/id/eprint/543/

D. Assyakurrohim, D. Ikhram, R. A. Sirodj, and M. W. Afgani, “Metode studi kasus dalam penelitian
kualitatif,” J. Pendidik. Sains Dan Komput., vol. 3, no. 01, pp. 1-9, 2022.

0]  P.Islamisme, “Tantangan Islamisme Di Kampus Moderat,” DI Ldng. TANDUS, p. 151.
1] T. Pramiyati, J. Jayanta, and Y. Yulnelly, “Peran data primer pada pembentukan skema konseptual yang

faktual (studi kasus: skema konseptual basisdata simbumil),” J. Simetris, vol. 8, no. 2, pp. 679-686, 2017.

[12]  P. Ayuni, “Tradisi Pondok Pesantren Nadwa dalam mempertahankan nilai-nilai ahlusunnah wal jamaah.”

UIN Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan, 2025.

[13]  W. Susetiyo, M. Z. Ichwan, A. Iftitah, and T. I. Dievar, “Kepastian Hukum Undang-Undang Cipta Kerja

Bidang Kesehatan Pasca Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 91/PUU-XVIII/2020,” J. Supremasi, pp.
27-36, 2022.

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5478
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

11962



Hermawan Adi Praja', Bernice Aurielle Salim?, Ilham Hariyadi Rohmatulloh®, Faiz Karim
Fatkhullah*
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

[14] T. Wulandari, D. P. Sari, and A. R. Nasution, “Deskripsi Mendalam untuk Memastikan Keteralihan
Temuan Penelitian Kualitatif,” J. Literasiologi, vol. 11, no. 2, 2024.

[15] P.S. Sumaya, “Hukum Adat Sebagai Sumber Hukum Di Indonesia: Kajian Historis Dan Kontempoler,”
J. Law Rev., vol. 5, no. 1, pp. 26-37, 2026.

[16]  R. Nasrullah, Metodologi Penelitian Linguistik. CV Eureka Media Aksara, 2025.

[17] N. Cholid, Pendidikan Ke-Nu-an Konsepsi Ahlussunnah Waljamaah Annahdliyah. CV Presisi Cipta
Media, 2021.

[18]  S. Bachri, “Implikasi Hukum Atas Isu Etika Dalam Praktik Kedokteran,” J. Ber. Kesehat., vol. 17, no. 1,
pp- 86-97, 2024.

[19] M. Hamzah, Pengantar Studi Aswaja An-Nahdliyah. LKIS Pelangi Aksara, 2017.

[20]  S. Suyyirah, M. M. Sholichin, M. Maysurah, and N. Holis, “Dinamika Ijtihad dan Bermadzhab dalam
Islam dalam Perspektif Integrasi [lmu Agama, Sosial, dan Hukum untuk Buku Fikih Kelas XII Bab II,”
Invent. J. Res. Educ. Stud., pp. 532-548, 2025.

[21] 1. D. Kurniawan, “Peranan Organisasi Siswa Intra Sekolah (OSIS) dalam Membentuk Karakter Sosial
Siswa Kelas VIII di MTs Almaarif 01 Singosari,” Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, 2025.

[22]  R. A. Faroh, “Bukti Pengajaran Teknik Komputasi dan Pemodelan TE 2023/2024,” 2024.

[23] A. Fahdika, F. K. Fatkhullah, A. B. Hanggono, I. A. Mutaqin, T. Alawiyah, and A. H. Natalina, “Etika
Kedokteran Berbasis Aswaja An Nahdliyah: Moderasi Islam dan Tasawuf dalam Hukum Kesehatan
Indonesia Kontemporer,” RIGGS J. Artif- Intell. Digit. Bus., vol. 4, no. 4, pp. 5264-5272, 2026.

[24] J. M. Asmani, A. D. Muarif, and M. E. Sy, Dakwah Islam Moderat ala KH. Afifuddin Muhajir dan KH.
Abdul Mogsith Ghazali. IRCiSoD, 2022.

[25] H. Ramadhani, A. Hanum, and J. Arsyad, “Internalisasi Integrasi Ilmu dalam Pembentukan Karakter
Islami Peserta Didik,” Ta ’allum J. Pendidik. Islam, vol. 11, no. 1, pp. 99-119, 2023.

[26] M. A. Zulkarnain, M. Noviandy, and M. A. Mulyadi, “Perseteruan Otoritas Keagamaan”.

[27] K. Falah, “Penanaman Nilai-Nilai Toleransi Beragama di Universitas Wahid Hasyim Semarang,”
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, 2022.

[28] R.D. Laksono, N. Nurjanah, F. Sukmawati, J. Junizar, and L. Judijanto, Pengantar Psikologi Umum. PT.
Green Pustaka Indonesia, 2024.

[29] T. Kusumawinakhyu, D. Darodjat, M. Makhful, I. Hasan, and S. Zubaedah, “Profetik Integrasi Islam
Fakultas Kedokteran Universitas Muhammadiyah Purwokerto: Konsep Komunikasi Efektif Empati
Dokter Muslim,” Islam. J. Pemikir. Islam, vol. 24, no. 2, pp. 333-345, 2023.

[30] M. Hamzah, “Nilai-Nilai Pendidikan Tibb Al-Rasul Dan Implementasinya Dalam Pengobatan Modern
(Suatu Analisis Islamic Pedagogy),” UIN Ar-Raniry Pascasarjana S3 Pendidikan Agama Islam, 2024.

[31] S. Sholekhawati, “Perspektif Al-Qur’an Tentang Kesehatan Mental Terhadap Trauma Psikis Dalam
Praktik Poligini,” Institut PTIQ Jakarta, 2024.

[32] A. Wahid, “Entrepreneurship Al-Qur’an (Peran Mata Kuliah Entrepreneurship Al-Qur’an dalam
Penumbuhan Sikap Kewirausahaan Mahasiswa Prodi Tafsir Ushuluddin UIN Ar-Raniry),” 2023.

[33] N.I. Wardani et al., “Teori Manusia Sebagai Makhluk Berbudaya, Beretika, Dan Berestetika,” pp. 45—64,
2023.

[34] R. Handayani, Manajemen Pelayanan dalam Perspektif Islam. Bypass, 2023.

[35] D. Mariyono, “Entrepreneurial Spirit dalam Mengembangkan Pendidikan Islam Multikultural di Pesantren
Bahrul Maghfiroh Malang,” 2024.

[36] M. N. Qowim and M. P. Sudadi, “Internalisasi Nilai-Nilai Aswaja Dalam Pendidikan Islam,” Institut
Agama Islam Nahdlatul Ulama (IAINU) Kebumen, Kebumen, 2023.

[371 N. H. Ahmad, “Implementasi Nilai-Nilai Keikhlasan Dalam Al-Qur’an Pada Etos Kerja (Studi
Perbandingan Teori Self-Determination),” Institut PTIQ Jakarta, 2024.

[38] S. F. Rahmatillah, “Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Keputusan Pembelian Produk Farmasi Halal di
Kota Parepare (Tinjauan Maqashid Syari’ah),” IAIN Parepare, 2024.

[39] S. W. Fitriyani, “Tinjauan Etika Bisnis Islam Terhadap Jasa Pelayanan Tukang Gigi di Ponorogo,” IAIN
Ponorogo, 2024.

[40] M. Mursyid, A. Dewanto, M. Hakimi, Y. S. Prabandari, and N. A. Mappaware, “Analisis Presumed
Consent pada Penanganan Kasus Kegawatdaruratan Obstetri dari Persepsi Dokter dan Pasien,” J. Kesehat.
Reproduksi, vol. 10, no. 2.

[41] E. Syarif, “Etika Kedokteran Perspektif Al-Ruhawi Dalam Adab Al-Tabib,” FU.

[42]  A.H.Lubis, “Hak, Kewajiban, dan Tanggung Jawab Tenaga Kesehatan dan Pasien dalam Undang-Undang
Nomor 17 Tahun 2023 Tentang Kesehatan,” Juris Sinergi J., vol. 1, no. 1, pp. 22-29, 2024.

[43] V. Alviana, I. Afrita, and Y. Triana, “Tanggung Jawab Hukum Atas Kelalaian Tenaga Medis Terhadap
Pasien,” Innov. J. Soc. Sci. Res., vol. 4, no. 5, pp. 5536-5543, 2024.

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5478
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

11963



Hermawan Adi Praja', Bernice Aurielle Salim?, Ilham Hariyadi Rohmatulloh®, Faiz Karim
Fatkhullah*
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

[44]  S. Suryati et al., Etika Keperawatan. PT. Sonpedia Publishing Indonesia, 2024.

[45] N. R. Rahmadani and N. A. T. Pramesti, “Peran Kode Etik Profesi dalam Meningkatkan Kualitas
Pelayanan Tenaga Medis dan Tenaga Kesehatan,” J. IIm. Multidisiplin Ilmu, vol. 1, no. 4, pp. 4548, 2024.

[46] B. S. Tarigan, G. Z. K. Negara, S. S. Supriatna, and S. G. M. Buana, “Analisis Etika Pada Tenaga
Kesehatan dan Rumah Sakit di RSUD Ciereng, Subang,” Nusant. J. Pendidikan, Seni, Sains dan Sos.
Hum., vol. 1, no. 02, 2023.

[47] M. Lubis and H. Handiyani, “Media Sosial vs Profesionalisme: Memahami Etika Digital Keperawatan di
Era Media Sosial,” 2024.

[48] C.F. Sari et al., “Penegakan Kode Etik Tanggung Jawab Profesi Tenaga Kesehatan,” 2024.

[49] Z. Aida, A. Ardiansah, and 1. Afrita, “Tanggung Jawab Hukum Dokter Dalam Tindakan Operasi
Pembedahan Dari Perspektif Hukum Indonesia,” Innov. J. Soc. Sci. Res., vol. 4, no. 1, pp. 12839-12849,
2024.

[50] L. Yulianty, A. Alki, D. Siska, and S. Ratmat, “Etika Antar Tenaga Medis Dalam Penyelenggaraan
Pelayanan Kesehatan,” Lentera Perawat, vol. 4, no. 2, pp. 131-137, 2023.

[51] 1. Widjayanto, Y. Rizal, T. V. Tjahyono, and B. A. Hakiki, “Tinjauan Hukum Perdata atas Tanggung
Jawab Dokter dalam Malapraktik Medis dan Relevansi terhadap Perlindungan Pasien,” in Proceeding
Masyarakat Hukum Kesehatan Indonesia, 2024, pp. 168—183.

[52] M. K. Siregar, F. Fahmi, and Y. Triana, “Tanggung Jawab Hukum Terhadap Pelanggaran Standar
Kompetensi Profesi oleh Tenaga Kesehatan,” Innov. J. Soc. Sci. Res., vol. 4, no. 1, pp. 78467853, 2024.

[53] M. A. Hanapi, S. Nawi, and M. Ilyas, “Tanggung Jawab Dokter Terhadap Pasien, Bila Terjadi Malpraktek
(Studi Pada Rumah Sakit Nene Mallomo Sidrap),” Innov. J. Soc. Sci. Res., vol. 4, no. 2, pp. 975-983,
2024.

[54] I N. Adiana, I. B. A. Pidada, and K. M. Herawati, “Tanggung Jawab Hukum Rumah Sakit terhadap
Kelalaian Tenaga Medis yang Mengakibatkan Pasien Cacat Permanen,” AL-DALIL J. Ilmu Sos. Polit. dan
Huk., vol. 1, no. 3, pp. 61-67, 2023.

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5478
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

11964



