
 Etika Kedokteran dalam Perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah: Integrasi Nilai Keislaman dan 

Praktik Medis Profesional 

11956 

 

 

 

Department of Digital Business  

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business  (RIGGS) 

Homepage: https://journal. ilmudata.co.id/index.php/RIGGS  

Vol.  4 No. 4 (2026) pp: 11956-11964 

P-ISSN: 2963-9298, e-ISSN: 2963-914X 

Etika Kedokteran dalam Perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah An-

Nahdliyah: Integrasi Nilai Keislaman dan Praktik Medis Profesional 
 

Hermawan Adi Praja1, Bernice Aurielle Salim2, Ilham Hariyadi Rohmatulloh3, Faiz Karim 

Fatkhullah4 

Program Studi Magister Hukum Konsentrasi Hukum Kesehatan, Universitas Islam Nusantara, Kota 

Bandung, Indonesia  

praja6161@gmail.com1, daurielle114@gmail.com2, rilhamhariyadi10@gmail.com3, 

faizkarim@uninus.ac.id4  

 

Abstrak  

Perkembangan ilmu kedokteran dan teknologi kesehatan di era modern telah menghadirkan tantangan etika yang semakin 

kompleks dalam praktik medis profesional. Kemajuan ini menuntut tenaga medis tidak hanya menguasai kompetensi teknis, 

tetapi juga memiliki integritas moral dan kesadaran etis yang kuat dalam setiap tindakan medis. Penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisis konstruksi etika kedokteran dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah serta mengkaji bagaimana 

nilai-nilai keislaman tersebut dapat diintegrasikan secara aplikatif dalam praktik medis profesional di Indonesia. Penelitian 

ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library research), melalui penelaahan literatur 

klasik dan kontemporer, karya ulama Nahdlatul Ulama, dokumen etika kedokteran, serta peraturan perundang-undangan di 

bidang kesehatan. Analisis data dilakukan dengan pendekatan normatif-konseptual dan content analysis untuk merumuskan 

kerangka etika kedokteran berbasis nilai-nilai Aswaja An-Nahdliyah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai utama 

Aswaja An-Nahdliyah, seperti tawassuṭ (moderasi), tawazun (keseimbangan), tasāmuḥ (toleransi), dan i‘tidāl (keadilan), 

memiliki korespondensi yang kuat dengan prinsip-prinsip etika kedokteran modern, yaitu beneficence, non-maleficence, 

autonomy, dan justice. Nilai-nilai tersebut dapat diintegrasikan dalam relasi dokter dan pasien, pengambilan keputusan klinis, 

profesionalisme tenaga medis, serta penguatan sistem pelayanan kesehatan. Integrasi etika kedokteran berbasis Aswaja An-

Nahdliyah berimplikasi pada terbentuknya praktik pelayanan kesehatan yang humanis, berkeadilan, berorientasi pada 

kemaslahatan, serta selaras dengan karakter sosial-keagamaan masyarakat Indonesia dan dinamika etika medis kontemporer. 

Kata kunci: Etika Kedokteran, Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah, Nilai Keislaman, Praktik Medis Profesional, Etika 

Profesi 

1. Latar Belakang 

 Perkembangan ilmu kedokteran dan teknologi kesehatan di era modern telah membawa dampak 

signifikan terhadap peningkatan kualitas pelayanan medis.[1] Berbagai inovasi dalam bidang diagnostik, 

terapi, dan sistem pelayanan kesehatan menuntut tenaga medis untuk tidak hanya memiliki kompetensi teknis 

yang tinggi, tetapi juga integritas etis dan moral yang kuat.[2] Dalam praktiknya, kemajuan medis kerap 

dihadapkan pada berbagai dilema etika, seperti pengambilan keputusan klinis, relasi dokter dan pasien, 

penggunaan teknologi medis mutakhir, serta persoalan keadilan dan kemanusiaan dalam pelayanan kesehatan. 

Kondisi ini menjadikan etika kedokteran sebagai aspek fundamental yang tidak dapat dipisahkan dari 

profesionalisme tenaga medis.[3] 

Di Indonesia, etika kedokteran secara normatif telah diatur melalui Kode Etik Kedokteran Indonesia 

dan berbagai regulasi kesehatan lainnya. Namun, pendekatan etika yang berkembang selama ini cenderung 

bersifat universal dan positivistik, sehingga belum sepenuhnya mengakomodasi nilai-nilai keagamaan dan 

kearifan lokal yang hidup dalam masyarakat Indonesia yang religius dan plural.[4] Sejumlah penelitian 

terdahulu lebih banyak membahas etika kedokteran dari perspektif bioethics Barat atau pendekatan hukum 

positif, sementara kajian etika kedokteran berbasis nilai keislaman masih relatif terbatas dan umumnya bersifat 

normatif-teologis tanpa integrasi yang kuat dengan praktik medis profesional.[5] 

https://journal.ilmudata.co.id/index.php/RIGGS
mailto:praja6161@gmail.com1
mailto:daurielle114@gmail.com2
mailto:rilhamhariyadi10@gmail.com3
mailto:faizkarim@uninus.ac.id4


 Hermawan Adi Praja1, Bernice Aurielle Salim2, Ilham Hariyadi Rohmatulloh3, Faiz Karim 

Fatkhullah4 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5478 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

11957 

 

 

Dalam konteks keislaman Indonesia, Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah merupakan corak 

pemikiran Islam yang moderat, kontekstual, dan berorientasi pada kemaslahatan.[6] Nilai-nilai utama Aswaja 

An-Nahdliyah, seperti tawassut (moderat), tawazun (seimbang), tasamuh (toleran), dan i‘tidal (adil), memiliki 

relevansi yang kuat dengan prinsip-prinsip etika kedokteran modern, seperti beneficence, non-maleficence, 

autonomy, dan justice.[7] Meskipun demikian, kajian yang secara khusus mengintegrasikan nilai-nilai Aswaja 

An-Nahdliyah ke dalam kerangka etika kedokteran profesional masih sangat terbatas dan belum dikaji secara 

sistematis serta aplikatif.[8] 

Kesenjangan penelitian (research gap) terletak pada minimnya studi yang mengkaji etika kedokteran 

dengan pendekatan integratif antara nilai-nilai keislaman khas Aswaja An-Nahdliyah dan praktik medis 

profesional. Padahal, pendekatan ini berpotensi memperkaya diskursus etika kedokteran dengan perspektif 

lokal-religius yang kontekstual, humanis, dan selaras dengan karakter sosial-keagamaan masyarakat Indonesia, 

khususnya dalam praktik pelayanan kesehatan. 

Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada upaya merumuskan etika kedokteran berbasis nilai-nilai 

Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah sebagai kerangka etik yang tidak hanya bersifat normatif-teoretis, 

tetapi juga aplikatif dalam praktik medis profesional. Dengan pendekatan ini, etika kedokteran diposisikan 

sebagai instrumen moral yang mampu memperkuat profesionalisme, tanggung jawab sosial, dan nilai 

kemanusiaan dalam pelayanan kesehatan. 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menjawab pertanyaan: (1) bagaimana 

konstruksi etika kedokteran dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah; dan (2) bagaimana 

integrasi nilai-nilai tersebut dapat diterapkan dalam praktik medis profesional di Indonesia.  

2. Metode Penelitian 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library 

research).[9] Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus pada pengkajian konseptual dan normatif 

terhadap etika kedokteran dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah serta relevansinya dalam 

praktik medis profesional, tanpa melibatkan pengumpulan data lapangan secara langsung.[10] 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder.[11] Data primer meliputi 

literatur klasik dan kontemporer yang memuat nilai-nilai Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah, seperti 

kitab-kitab turats, karya ulama Nahdlatul Ulama, hasil keputusan bahtsul masa’il, serta dokumen organisasi 

yang relevan dengan pemikiran Aswaja An-Nahdliyah.[12] Sementara itu, data sekunder diperoleh dari buku, 

artikel jurnal ilmiah, peraturan perundang-undangan di bidang kesehatan, Kode Etik Kedokteran Indonesia, 

serta publikasi ilmiah yang membahas etika kedokteran dan bioetika dalam konteks modern.[13] 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi (document study), yaitu dengan 

mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan menelaah berbagai sumber tertulis yang relevan dengan fokus 

penelitian.[14] Data yang telah dikumpulkan selanjutnya dianalisis menggunakan metode analisis deskriptif-

analitis dengan pendekatan normatif-konseptual.[15] Analisis ini dilakukan dengan cara menguraikan konsep 

etika kedokteran dan nilai-nilai Aswaja An-Nahdliyah, kemudian mengintegrasikannya secara sistematis untuk 

melihat relevansi dan implikasinya dalam praktik medis profesional. 

Dalam proses analisis, penelitian ini juga menggunakan pendekatan content analysis untuk menafsirkan 

makna, nilai, dan prinsip etis yang terkandung dalam teks-teks keislaman dan dokumen etika kedokteran.[16] 

Pendekatan ini bertujuan untuk menghasilkan pemahaman yang komprehensif mengenai konstruksi etika 

kedokteran berbasis Aswaja An-Nahdliyah serta kontribusinya terhadap penguatan profesionalisme dan 

humanisme dalam pelayanan kesehatan. 

  

3.  Hasil dan Diskusi 

Bagian ini menyajikan hasil kajian dan pembahasan mengenai etika kedokteran dalam perspektif 

Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah berdasarkan analisis terhadap sumber-sumber kepustakaan yang 

relevan. Pembahasan difokuskan pada perumusan konstruksi etika kedokteran berbasis nilai-nilai Aswaja An-

Nahdliyah serta integrasinya dalam praktik medis profesional.  

Hasil penelitian diuraikan secara sistematis dengan mengaitkan temuan konseptual dengan prinsip-prinsip 

etika kedokteran modern dan konteks pelayanan kesehatan di Indonesia. Untuk memberikan analisis yang 

komprehensif, pembahasan dibagi ke dalam enam subbagian. Setiap subbagian mengulas aspek yang saling 

berkaitan, mulai dari landasan filosofis dan nilai-nilai dasar Aswaja An-Nahdliyah, integrasinya dalam relasi 

dokter dan pasien, pengambilan keputusan klinis, hingga implikasinya terhadap profesionalisme tenaga medis 

dan sistem pelayanan kesehatan. Pembagian ini dimaksudkan untuk menunjukkan bahwa etika kedokteran 



 Hermawan Adi Praja1, Bernice Aurielle Salim2, Ilham Hariyadi Rohmatulloh3, Faiz Karim 

Fatkhullah4 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5478 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

11958 

 

 

berbasis Aswaja An-Nahdliyah tidak hanya bersifat normatif-teoretis, tetapi juga memiliki relevansi praktis 

dalam menjawab tantangan etika kedokteran kontemporer. 

a. Landasan Filosofis Etika Kedokteran dalam Perspektif Aswaja An-Nahdliyah 

 Landasan filosofis etika kedokteran dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah 

berangkat dari pandangan Islam yang menempatkan manusia sebagai makhluk bermartabat yang 

memiliki hak dasar atas kehidupan dan kesehatan. Kesehatan tidak dipahami secara sempit sebagai 

kondisi biologis semata, melainkan sebagai keadaan holistik yang mencakup aspek fisik, psikologis, 

sosial, dan spiritual. Oleh karena itu, praktik kedokteran diposisikan sebagai aktivitas kemanusiaan yang 

sarat dengan dimensi moral dan nilai.[17] Praktik medis tidak cukup hanya didasarkan pada kecakapan 

teknis dan kemajuan teknologi, tetapi juga harus mempertimbangkan implikasi etis dari setiap tindakan 

yang dilakukan terhadap manusia sebagai subjek yang bermartabat.[18] 

Dalam tradisi Aswaja An-Nahdliyah, etika dipahami sebagai bagian integral dari ajaran Islam yang 

bersumber dari al-Qur’an, Sunnah, ijma’, dan qiyas, serta dikembangkan melalui tradisi keilmuan para 

ulama. Sumber-sumber tersebut menjadi dasar normatif dalam merumuskan batasan moral praktik 

kedokteran. Etika kedokteran tidak dimaknai secara statis dan kaku, melainkan dikembangkan melalui 

proses ijtihad yang mempertimbangkan perkembangan ilmu pengetahuan dan realitas sosial. Dengan 

pendekatan ini, etika kedokteran dalam perspektif Aswaja bersifat dinamis, kontekstual, dan tetap berakar 

pada nilai-nilai keislaman yang otoritatif [19]. 

Konsep kemaslahatan (maslahah) menjadi prinsip filosofis utama dalam etika kedokteran Aswaja 

An-Nahdliyah. Prinsip ini menempatkan keselamatan dan kepentingan manusia sebagai tujuan utama dari 

setiap tindakan medis. Dalam praktik kedokteran, kemaslahatan menuntut tenaga medis untuk selalu 

mempertimbangkan keseimbangan antara manfaat dan potensi mudarat dari suatu tindakan. Etika tidak 

hanya berfungsi sebagai pembatas perilaku, tetapi juga sebagai pedoman moral yang mengarahkan 

praktik medis agar selaras dengan tujuan kemanusiaan, yaitu menjaga dan meningkatkan kualitas hidup 

pasien [17]. 

Landasan filosofis etika kedokteran Aswaja juga berkaitan erat dengan tujuan syariat (maqasid al-

syari‘ah), khususnya perlindungan terhadap jiwa (hifz al-nafs). Perlindungan jiwa menjadi legitimasi 

moral utama bagi praktik kedokteran dan seluruh aktivitas pelayanan kesehatan. Setiap tindakan medis 

tidak hanya dinilai dari aspek teknis dan legalitas, tetapi juga dari sejauh mana tindakan tersebut 

berkontribusi terhadap perlindungan kehidupan manusia. Perspektif ini menegaskan bahwa etika 

kedokteran Aswaja memiliki orientasi nilai yang kuat terhadap kemanusiaan dan kehidupan. 

Dalam pandangan Aswaja An-Nahdliyah, ilmu pengetahuan dan etika memiliki hubungan yang 

saling melengkapi. Ilmu kedokteran menyediakan dasar empiris dan rasional bagi tindakan medis, 

sementara etika memberikan arah normatif agar ilmu tersebut digunakan secara bertanggung jawab. 

Pendekatan ini mencegah praktik kedokteran tereduksi menjadi aktivitas teknokratis yang mengabaikan 

nilai moral dan kemanusiaan. Dengan demikian, etika kedokteran berfungsi sebagai kontrol internal yang 

memastikan bahwa kemajuan medis tetap berada dalam koridor keadilan dan kemaslahatan [20]. 

Etika kedokteran dalam perspektif Aswaja An-Nahdliyah juga menekankan dimensi 

pertanggungjawaban moral dan spiritual tenaga medis. Praktik kedokteran dipahami sebagai amanah yang 

harus dipertanggungjawabkan tidak hanya kepada institusi dan masyarakat, tetapi juga kepada Tuhan. 

Kesadaran akan pertanggungjawaban ini membentuk sikap kehati-hatian, kejujuran, dan integritas dalam 

menjalankan profesi medis. Etika tidak hanya hadir dalam bentuk aturan eksternal, tetapi juga 

terinternalisasi dalam kesadaran moral individu tenaga medis [21]. 

Dengan demikian, landasan filosofis etika kedokteran dalam perspektif Aswaja An-Nahdliyah 

bersifat holistik, humanis, dan kontekstual. Etika diposisikan sebagai bagian tak terpisahkan dari praktik 

kedokteran yang mengintegrasikan nilai keislaman dengan perkembangan ilmu kedokteran modern. 

Pendekatan ini memberikan dasar yang kuat bagi pengembangan etika kedokteran yang relevan dengan 

karakter sosial-keagamaan masyarakat Indonesia sekaligus responsif terhadap tantangan etika medis 

kontemporer. 

 

b. Nilai-Nilai Dasar Aswaja An-Nahdliyah sebagai Prinsip Etika Kedokteran 

 Nilai-nilai dasar Aswaja An-Nahdliyah merupakan fondasi normatif yang membentuk prinsip-

prinsip etika kedokteran yang berorientasi pada kemanusiaan dan profesionalisme. Nilai-nilai tersebut 

lahir dari tradisi panjang pemikiran Islam yang menekankan keseimbangan antara teks keagamaan, 

rasionalitas, dan realitas sosial. Dalam konteks kedokteran, nilai-nilai Aswaja berfungsi sebagai kerangka 

moral yang membimbing tenaga medis dalam menghadapi kompleksitas praktik medis modern. Dengan 

demikian, etika kedokteran tidak hanya bersandar pada aturan formal, tetapi juga pada nilai yang hidup 



 Hermawan Adi Praja1, Bernice Aurielle Salim2, Ilham Hariyadi Rohmatulloh3, Faiz Karim 

Fatkhullah4 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5478 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

11959 

 

 

dalam kesadaran moral pelaku profesi medis [22]. Nilai tawassut atau moderasi memiliki relevansi yang 

sangat kuat dalam praktik kedokteran. Prinsip ini menuntut tenaga medis untuk bersikap proporsional dan 

tidak ekstrem dalam mengambil keputusan klinis. Moderasi mencegah kecenderungan melakukan 

tindakan medis yang berlebihan (over-treatment) maupun pengabaian tindakan yang seharusnya 

dilakukan (under-treatment). Dalam kerangka etika, tawassuṭ membantu dokter menjaga keseimbangan 

antara pertimbangan ilmiah, kepentingan pasien, serta keterbatasan sumber daya yang tersedia [23]. 

Nilai tawazun atau keseimbangan mencerminkan upaya menjaga harmoni antara berbagai 

kepentingan dalam praktik kedokteran. Keseimbangan ini mencakup hubungan antara hak dan kewajiban 

dokter dan pasien, antara kepentingan individu dan kepentingan sosial, serta antara aspek medis dan non-

medis. Dalam pelayanan kesehatan, tawāzun mendorong terciptanya hubungan yang adil dan 

proporsional, sehingga etika kedokteran tidak hanya melindungi pasien, tetapi juga memberikan kepastian 

moral bagi tenaga medis dalam menjalankan profesinya [24]. 

Nilai tasamuh atau toleransi menegaskan pentingnya sikap empatik dan penghormatan terhadap 

keberagaman pasien. Dalam masyarakat yang plural, tenaga medis berhadapan dengan pasien yang 

memiliki latar belakang budaya, sosial, dan keyakinan yang beragam. Prinsip tasamuh mendorong tenaga 

medis untuk menghormati perbedaan tersebut tanpa mengabaikan standar profesional dan keselamatan 

pasien. Nilai ini memperkuat dimensi humanisme dalam etika kedokteran serta mencegah praktik 

diskriminatif dalam pelayanan kesehatan [25]. Nilai i‘tidal atau keadilan menjadi prinsip etis yang sangat 

penting dalam distribusi pelayanan kesehatan. Keadilan menuntut agar setiap pasien memperoleh 

pelayanan yang layak tanpa diskriminasi berdasarkan status sosial, ekonomi, maupun latar belakang 

lainnya. Dalam perspektif Aswaja An-Nahdliyah, keadilan tidak hanya dimaknai secara legal-formal, 

tetapi juga sebagai keadilan moral yang berorientasi pada kemanusiaan. Prinsip ini memperkuat 

komitmen etika kedokteran terhadap pelayanan kesehatan yang inklusif dan berkeadilan [26]. 

Nilai-nilai dasar Aswaja An-Nahdliyah tersebut memiliki korespondensi yang kuat dengan prinsip-

prinsip etika kedokteran modern, seperti beneficence, non-maleficence, autonomy, dan justice. 

Kesesuaian ini menunjukkan bahwa etika kedokteran berbasis Aswaja tidak bertentangan dengan etika 

medis universal, melainkan memberikan penguatan moral dan spiritual. Integrasi nilai-nilai tersebut 

memungkinkan terbangunnya etika kedokteran yang bersifat universal sekaligus kontekstual dengan 

realitas sosial Indonesia [27]. 

Oleh karena itu, nilai-nilai dasar Aswaja An-Nahdliyah dapat diposisikan sebagai prinsip etis yang 

operasional dalam praktik kedokteran. Nilai-nilai tersebut tidak berhenti pada tataran normatif, tetapi 

dapat diterjemahkan ke dalam sikap dan tindakan konkret tenaga medis. Hal ini menunjukkan bahwa etika 

kedokteran berbasis Aswaja An-Nahdliyah memiliki potensi besar untuk memperkuat profesionalisme, 

integritas moral, dan kualitas pelayanan kesehatan secara berkelanjutan. 

 

c. Integrasi Etika Aswaja dalam Relasi Dokter dan Pasien 

 Relasi antara dokter dan pasien dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah 

dipahami sebagai hubungan kemanusiaan yang dilandasi oleh nilai moral, empati, dan tanggung jawab 

etis. Hubungan ini tidak semata-mata bersifat kontraktual atau teknis, tetapi mengandung dimensi amanah 

yang menuntut sikap saling menghormati dan kepercayaan [28]. Dalam konteks ini, dokter diposisikan 

tidak hanya sebagai penyedia layanan medis, tetapi juga sebagai pihak yang memiliki kewajiban moral 

untuk menjaga martabat, hak, dan keselamatan pasien secara menyeluruh. Nilai tasamuh memainkan 

peran penting dalam membangun relasi dokter dan pasien yang humanis. Toleransi mendorong dokter 

untuk memahami kondisi pasien secara komprehensif, termasuk latar belakang sosial, budaya, dan 

keyakinan yang memengaruhi sikap serta keputusan pasien terhadap tindakan medis. Sikap toleran ini 

memperkuat komunikasi terapeutik dan menciptakan suasana dialog yang terbuka, sehingga pasien 

merasa dihargai sebagai subjek, bukan sekadar objek tindakan medis [29]. 

Integrasi etika Aswaja dalam relasi dokter dan pasien juga tercermin dalam penghormatan 

terhadap hak pasien untuk memperoleh informasi yang jujur dan proporsional. Prinsip kejujuran dan 

keterbukaan menjadi landasan etis dalam penyampaian diagnosis, pilihan terapi, serta risiko tindakan 

medis. Dalam perspektif Aswaja, penyampaian informasi harus dilakukan dengan hikmah dan empati, 

sehingga tidak menimbulkan kecemasan berlebihan, tetapi tetap menjaga hak pasien untuk memahami 

kondisi kesehatannya secara utuh. Nilai i‘tidal atau keadilan menuntut agar relasi dokter dan pasien 

terbebas dari perlakuan diskriminatif [30]. Setiap pasien harus diperlakukan secara adil tanpa 

membedakan status sosial, ekonomi, atau latar belakang lainnya. Dalam praktik pelayanan kesehatan, 

prinsip ini mendorong dokter untuk memberikan perhatian dan pelayanan yang setara kepada seluruh 

pasien, sekaligus menjaga profesionalisme dalam menghadapi tekanan administratif maupun komersial 

[31]. 



 Hermawan Adi Praja1, Bernice Aurielle Salim2, Ilham Hariyadi Rohmatulloh3, Faiz Karim 

Fatkhullah4 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5478 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

11960 

 

 

Relasi dokter dan pasien dalam perspektif Aswaja juga menekankan pentingnya empati sebagai 

bagian dari etika kedokteran [32]. Empati memungkinkan dokter memahami penderitaan pasien secara 

lebih mendalam, sehingga keputusan medis tidak hanya didasarkan pada pertimbangan klinis, tetapi juga 

pada kondisi psikologis dan emosional pasien. Pendekatan empatik ini memperkuat dimensi kemanusiaan 

dalam praktik kedokteran dan meningkatkan kualitas hubungan terapeutik [33]. 

Selain itu, integrasi etika Aswaja dalam relasi dokter dan pasien mendorong terciptanya 

kepercayaan sebagai fondasi utama pelayanan kesehatan. Kepercayaan dibangun melalui konsistensi 

sikap etis, kompetensi profesional, dan integritas moral dokter. Dalam perspektif ini, pelanggaran etika 

dalam relasi dokter dan pasien tidak hanya berdampak pada individu, tetapi juga dapat merusak 

kepercayaan masyarakat terhadap profesi medis secara keseluruhan [34]. 

Dengan demikian, relasi dokter dan pasien yang berlandaskan etika Aswaja An-Nahdliyah 

menegaskan bahwa praktik kedokteran adalah relasi kemanusiaan yang menuntut keseimbangan antara 

kompetensi profesional dan tanggung jawab moral. Pendekatan ini memperkuat posisi etika kedokteran 

sebagai fondasi utama dalam membangun pelayanan kesehatan yang humanis dan berkeadilan. 

 

d. Etika Pengambilan Keputusan Klinis dalam Perspektif Aswaja 

 Pengambilan keputusan klinis merupakan aspek krusial dalam praktik kedokteran yang sarat 

dengan implikasi etis [35]. Dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah, keputusan klinis 

tidak hanya dipahami sebagai hasil pertimbangan ilmiah dan teknis, tetapi juga sebagai tindakan moral 

yang harus mempertimbangkan kemaslahatan pasien secara menyeluruh. Oleh karena itu, etika menjadi 

elemen yang tidak terpisahkan dari proses pengambilan keputusan medis [36]. 

Prinsip tawassut atau moderasi menjadi landasan utama dalam pengambilan keputusan klinis. 

Moderasi menuntut dokter untuk menghindari sikap ekstrem, baik dalam bentuk tindakan medis yang 

berlebihan maupun pengabaian intervensi yang diperlukan. Dalam praktiknya, prinsip ini mendorong 

dokter untuk menimbang secara cermat manfaat dan risiko setiap tindakan medis dengan 

mempertimbangkan kondisi klinis pasien, bukti ilmiah, serta nilai kemanusiaan [37]. 

Pengambilan keputusan klinis dalam perspektif Aswaja juga berkaitan erat dengan prinsip 

kemaslahatan (maslahah) [38]. Setiap keputusan medis diarahkan untuk menghasilkan manfaat terbesar 

dan meminimalkan mudarat bagi pasien. Prinsip ini menuntut dokter untuk tidak hanya fokus pada 

keberhasilan teknis tindakan medis, tetapi juga mempertimbangkan dampak jangka panjang terhadap 

kualitas hidup pasien. Dengan demikian, keputusan klinis menjadi refleksi dari tanggung jawab etis 

terhadap kehidupan manusia [39]. 

Selain itu, perspektif Aswaja menekankan pentingnya musyawarah dalam pengambilan keputusan 

klinis, terutama pada kasus-kasus kompleks dan dilematis. Musyawarah dapat melibatkan pasien, 

keluarga, maupun tim medis untuk mencapai keputusan yang paling maslahat. Pendekatan ini 

mencerminkan nilai kolektif dan kebersamaan yang menjadi ciri khas pemikiran Aswaja An-Nahdliyah, 

sekaligus memperkuat legitimasi moral keputusan medis yang diambil [40]. 

Etika pengambilan keputusan klinis juga menuntut adanya keseimbangan antara otonomi pasien 

dan tanggung jawab profesional dokter. Dalam perspektif Aswaja, penghormatan terhadap otonomi 

pasien tidak berarti melepaskan tanggung jawab moral dokter dalam memberikan rekomendasi terbaik 

berdasarkan kompetensi keilmuannya. Keseimbangan ini mencerminkan prinsip tawāzun yang menjaga 

harmoni antara hak pasien dan kewajiban profesional tenaga medis [41]. 

Dimensi pertanggungjawaban moral dan spiritual juga menjadi bagian penting dalam pengambilan 

keputusan klinis perspektif Aswaja. Dokter menyadari bahwa setiap keputusan yang diambil memiliki 

konsekuensi etis yang harus dipertanggungjawabkan, tidak hanya secara profesional dan hukum, tetapi 

juga secara moral dan spiritual. Kesadaran ini mendorong sikap kehati-hatian dan integritas dalam praktik 

medis. 

Dengan demikian, etika pengambilan keputusan klinis dalam perspektif Aswaja An-Nahdliyah 

menegaskan bahwa keputusan medis merupakan tindakan moral yang harus dilandasi oleh ilmu 

pengetahuan, nilai kemanusiaan, dan tanggung jawab etis. Pendekatan ini memberikan kerangka yang 

kuat bagi dokter dalam menghadapi kompleksitas dilema etika kedokteran modern. 

 

e. Etika Profesionalisme dan Tanggung Jawab Sosial Tenaga Medis 

 Profesionalisme tenaga medis dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah tidak 

hanya diukur dari kompetensi teknis dan kepatuhan terhadap standar profesi, tetapi juga dari integritas 

moral dan tanggung jawab sosial [42]. Profesi medis dipahami sebagai bentuk pengabdian kepada 

kemanusiaan yang menuntut komitmen etis tinggi dalam setiap aspek praktiknya. Dengan demikian, 



 Hermawan Adi Praja1, Bernice Aurielle Salim2, Ilham Hariyadi Rohmatulloh3, Faiz Karim 

Fatkhullah4 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5478 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

11961 

 

 

profesionalisme memiliki dimensi moral yang melekat dan tidak dapat dipisahkan dari nilai-nilai etika 

[43]. 

Nilai kejujuran dan amanah menjadi pilar utama etika profesionalisme tenaga medis. Dalam 

praktik kedokteran, kejujuran tercermin dalam penyampaian informasi medis yang akurat dan tidak 

menyesatkan, serta dalam pengelolaan tindakan medis yang bebas dari konflik kepentingan [44]. Amanah 

menuntut tenaga medis untuk menjalankan profesinya dengan penuh tanggung jawab, menjaga 

kerahasiaan pasien, dan menghindari penyalahgunaan kewenangan profesional [45]. 

Tanggung jawab sosial tenaga medis dalam perspektif Aswaja juga mencakup kepedulian terhadap 

kelompok rentan dan masyarakat luas [46]. Etika profesionalisme tidak berhenti pada relasi individual 

antara dokter dan pasien, tetapi meluas pada peran sosial tenaga medis dalam meningkatkan derajat 

kesehatan masyarakat [47]. Dalam konteks ini, tenaga medis dipandang memiliki kewajiban moral untuk 

berkontribusi dalam upaya promotif dan preventif, serta dalam penanganan masalah kesehatan publik 

[48]. 

Nilai i‘tidāl atau keadilan kembali menjadi prinsip penting dalam etika profesionalisme dan 

tanggung jawab sosial [49]. Keadilan menuntut agar pelayanan kesehatan diberikan secara proporsional 

dan tidak diskriminatif, sekaligus mendorong tenaga medis untuk bersikap adil dalam pengelolaan sumber 

daya kesehatan yang terbatas. Prinsip ini memperkuat komitmen etika profesi terhadap pelayanan 

kesehatan yang berkeadilan dan berorientasi pada kemaslahatan bersama [50]. 

Etika profesionalisme perspektif Aswaja juga menekankan pentingnya pengendalian diri dan 

kesederhanaan dalam menjalankan profesi medis [51]. Tenaga medis diharapkan tidak terjebak dalam 

orientasi materialistik yang dapat mengaburkan tujuan kemanusiaan praktik kedokteran. Sikap ini 

mencerminkan nilai moderasi yang menjaga profesionalisme tetap berada dalam koridor etika dan 

kemanusiaan [52]. 

Selain itu, profesionalisme tenaga medis dalam perspektif Aswaja menuntut komitmen terhadap 

pengembangan diri dan peningkatan kompetensi secara berkelanjutan [53]. Upaya meningkatkan kualitas 

keilmuan dipandang sebagai bagian dari tanggung jawab moral untuk memberikan pelayanan terbaik 

kepada pasien dan masyarakat. Dengan demikian, profesionalisme menjadi proses dinamis yang terus 

berkembang seiring dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi kesehatan [54]. 

Oleh karena itu, etika profesionalisme dan tanggung jawab sosial tenaga medis berbasis Aswaja 

An-Nahdliyah memberikan kerangka moral yang komprehensif dalam membentuk praktik kedokteran 

yang berintegritas, humanis, dan berorientasi pada kemaslahatan masyarakat. 

 

f. Implikasi Etika Kedokteran Aswaja terhadap Sistem Pelayanan Kesehatan 

 Penerapan etika kedokteran berbasis Ahlussunnah wal Jama’ah An-Nahdliyah memiliki implikasi 

yang signifikan terhadap sistem pelayanan kesehatan. Etika tidak hanya dipahami sebagai pedoman 

individual bagi tenaga medis, tetapi juga sebagai nilai yang dapat memengaruhi budaya organisasi dan 

sistem pelayanan kesehatan secara keseluruhan. Integrasi nilai-nilai Aswaja dalam sistem pelayanan 

kesehatan berpotensi memperkuat orientasi kemanusiaan dan keadilan dalam penyelenggaraan layanan 

medis. Dalam konteks institusi pelayanan kesehatan, etika kedokteran Aswaja mendorong pengembangan 

kebijakan dan tata kelola yang berorientasi pada kemaslahatan pasien. Nilai keadilan dan keseimbangan 

menjadi dasar dalam pengambilan keputusan manajerial, termasuk dalam pengelolaan sumber daya, 

penentuan prioritas layanan, dan perlindungan hak pasien. Dengan demikian, etika tidak hanya berfungsi 

pada level praktik individual, tetapi juga pada level sistemik. 

Implikasi lainnya terlihat pada penguatan budaya kerja tenaga medis yang berlandaskan nilai etika 

dan profesionalisme. Integrasi etika Aswaja dalam sistem pelayanan kesehatan dapat membentuk 

lingkungan kerja yang menjunjung tinggi integritas, tanggung jawab, dan empati. Budaya kerja yang 

demikian berkontribusi pada peningkatan kualitas pelayanan dan kepercayaan masyarakat terhadap 

institusi kesehatan. Etika kedokteran Aswaja juga memiliki implikasi terhadap pendidikan dan pembinaan 

tenaga medis. Nilai-nilai etika dan kemanusiaan perlu diintegrasikan secara sistematis dalam kurikulum 

pendidikan kedokteran dan pelatihan profesi kesehatan. Pendekatan ini bertujuan untuk membentuk 

tenaga medis yang tidak hanya kompeten secara teknis, tetapi juga memiliki kesadaran etis dan tanggung 

jawab sosial yang kuat. 

Dalam perspektif kebijakan publik, etika kedokteran berbasis Aswaja dapat menjadi referensi 

normatif dalam perumusan regulasi kesehatan yang sensitif terhadap nilai-nilai sosial-keagamaan 

masyarakat. Pendekatan ini memperkuat legitimasi sosial kebijakan kesehatan dan mendorong partisipasi 

masyarakat dalam mendukung sistem pelayanan kesehatan yang berkeadilan dan berorientasi pada 

kemanusiaan. Implikasi etika Aswaja terhadap sistem pelayanan kesehatan juga terlihat dalam upaya 

menjawab tantangan etika medis kontemporer, seperti komersialisasi layanan kesehatan dan ketimpangan 



 Hermawan Adi Praja1, Bernice Aurielle Salim2, Ilham Hariyadi Rohmatulloh3, Faiz Karim 

Fatkhullah4 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5478 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

11962 

 

 

akses pelayanan. Nilai moderasi dan keadilan menjadi prinsip penting dalam menjaga keseimbangan 

antara kepentingan ekonomi dan tanggung jawab sosial dalam penyelenggaraan layanan kesehatan. 

Dengan demikian, etika kedokteran berbasis Aswaja An-Nahdliyah memberikan kontribusi 

strategis dalam membangun sistem pelayanan kesehatan yang tidak hanya efisien dan profesional, tetapi 

juga berkeadilan, humanis, dan selaras dengan nilai-nilai sosial-keagamaan masyarakat Indonesia. 

4.  Kesimpulan 

 Penelitian ini menyimpulkan bahwa etika kedokteran dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah An-

Nahdliyah merupakan kerangka etis yang bersifat holistik, humanis, dan kontekstual. Etika kedokteran tidak 

dipahami semata-mata sebagai aturan profesional, melainkan sebagai manifestasi tanggung jawab moral dan 

spiritual tenaga medis dalam menjaga martabat, keselamatan, dan kualitas hidup manusia. Landasan filosofis 

etika Aswaja yang berorientasi pada kemaslahatan dan perlindungan jiwa memberikan dasar normatif yang 

kuat bagi praktik kedokteran yang berkeadilan dan berorientasi pada nilai kemanusiaan. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa nilai-nilai dasar Aswaja An-Nahdliyah, seperti tawassut, tawazun, tasamuh, dan i‘tidal, 

memiliki relevansi yang signifikan dengan prinsip-prinsip etika kedokteran modern dan dapat diintegrasikan 

secara operasional dalam praktik medis profesional. Integrasi nilai-nilai tersebut memperkuat relasi dokter dan 

pasien yang humanis, mendukung pengambilan keputusan klinis yang proporsional dan bertanggung jawab, 

serta membentuk profesionalisme tenaga medis yang tidak hanya berorientasi pada kompetensi teknis, tetapi 

juga pada integritas moral dan tanggung jawab sosial. Implikasi penelitian ini menunjukkan bahwa etika 

kedokteran berbasis Aswaja An-Nahdliyah memiliki potensi untuk diterapkan dalam pengembangan praktik 

dan sistem pelayanan kesehatan yang berkeadilan, berorientasi pada kemanusiaan, dan selaras dengan nilai 

sosial-keagamaan masyarakat Indonesia. Pendekatan ini dapat menjadi rujukan normatif dalam pembinaan 

tenaga medis, penguatan budaya etis di institusi kesehatan, serta perumusan kebijakan pelayanan kesehatan. 

Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengkaji penerapan nilai-nilai etika Aswaja secara empiris dalam 

praktik pelayanan kesehatan guna memperkuat integrasi antara kerangka normatif dan realitas lapangan. 

Referensi 

[1] R. D. Asti et al., “Inovasi Manajemen Organisasi Kesehatan dalam Meningkatkan Mutu Layanan di Era 

Digital,” J. Kesehat. Amanah, vol. 9, no. 2, pp. 354–360, 2025. 

[2] N. H. P. Sasongko, R. A. C. Putra, H. Lidiyawati, S. KEP, N. M. KEP, and S. Andarmoyo, Revolusi 

Kesehatan: Kolaborasi Teknologi, Inovasi, Dan Kebijakan. PT. Nawala Gama Education, 2025. 

[3] M. Hardisman, Pendekatan Kontemporer Etika dan Hukum Kesehatan. wawasan Ilmu. 

[4] J. Asshiddiqie, Peradilan Etik dan Etika Konstitusi: Perspektif Baru tentang Rule of Law and Rule of 

Ethics & Constitutional Law and Constitutional Ethics (Edisi Revisi). Sinar Grafika, 2022. 

[5] A. A. Ridlwan et al., Riset Ekonomi dan Keuangan Islam di Indonesia, Timur Tengah, dan Sebagian 

Afrika Utara. PT Ghani Press Group, 2025. 

[6] M. Nu’man, S. U. Kasanah, M. Arifin, and T. Rohman, “Internalisasi Konsep Ahlussunnah Wal Jamaah 

An-Nahdliyah Dalam Penelitian Dosen Prodi Hukum Keluarga Islam,” SINDA: Comprehensive Journal 

of Islamic Social Studies, vol. 4, no. 3. Universitas Nahdlatul Ulama Blitar, pp. 147–152, 2024. doi: 

10.28926/sinda.v4i3.1655. 

[7] S. Karomah, I. Baihaki, T. Prabowo, S. U. Kasanah, and A. W. E. Putri, “Pengembangan Rencana 

Pembelajaran Semester Mata Kuliah Pendidikan Kewarganegaraan di Perguruan Tinggi: Internalisasi 

Nilai Nilai Aswaja an Nahdliyah,” AR-RUMMAN J. Educ. Learn., vol. 1, no. 1, pp. 6–9, 2024, doi: 

10.57235/arrumman.v1i1.2207. 

[8] L. Kastia, Internalisasi dan Aktualisasi Nilai-Nilai Aswaja An-Nahdliyah Pada Mahasiswa Ikhac Pacet 

Mojokerto. repository.uac.ac.id, 2020. [Online]. Available: http://repository.uac.ac.id/id/eprint/543/ 

[9] D. Assyakurrohim, D. Ikhram, R. A. Sirodj, and M. W. Afgani, “Metode studi kasus dalam penelitian 

kualitatif,” J. Pendidik. Sains Dan Komput., vol. 3, no. 01, pp. 1–9, 2022. 

[10] P. Islamisme, “Tantangan Islamisme Di Kampus Moderat,” DI Ldng. TANDUS, p. 151. 

[11] T. Pramiyati, J. Jayanta, and Y. Yulnelly, “Peran data primer pada pembentukan skema konseptual yang 

faktual (studi kasus: skema konseptual basisdata simbumil),” J. Simetris, vol. 8, no. 2, pp. 679–686, 2017. 

[12] P. Ayuni, “Tradisi Pondok Pesantren Nadwa dalam mempertahankan nilai-nilai ahlusunnah wal jamaah.” 

UIN Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan, 2025. 

[13] W. Susetiyo, M. Z. Ichwan, A. Iftitah, and T. I. Dievar, “Kepastian Hukum Undang-Undang Cipta Kerja 

Bidang Kesehatan Pasca Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 91/PUU-XVIII/2020,” J. Supremasi, pp. 

27–36, 2022. 



 Hermawan Adi Praja1, Bernice Aurielle Salim2, Ilham Hariyadi Rohmatulloh3, Faiz Karim 

Fatkhullah4 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5478 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

11963 

 

 

[14] T. Wulandari, D. P. Sari, and A. R. Nasution, “Deskripsi Mendalam untuk Memastikan Keteralihan 

Temuan Penelitian Kualitatif,” J. Literasiologi, vol. 11, no. 2, 2024. 

[15] P. S. Sumaya, “Hukum Adat Sebagai Sumber Hukum Di Indonesia: Kajian Historis Dan Kontempoler,” 

J. Law Rev., vol. 5, no. 1, pp. 26–37, 2026. 

[16] R. Nasrullah, Metodologi Penelitian Linguistik. CV Eureka Media Aksara, 2025. 

[17] N. Cholid, Pendidikan Ke-Nu-an Konsepsi Ahlussunnah Waljamaah Annahdliyah. CV Presisi Cipta 

Media, 2021. 

[18] S. Bachri, “Implikasi Hukum Atas Isu Etika Dalam Praktik Kedokteran,” J. Ber. Kesehat., vol. 17, no. 1, 

pp. 86–97, 2024. 

[19] M. Hamzah, Pengantar Studi Aswaja An-Nahdliyah. LKIS Pelangi Aksara, 2017. 

[20] S. Suyyirah, M. M. Sholichin, M. Maysurah, and N. Holis, “Dinamika Ijtihad dan Bermadzhab dalam 

Islam dalam Perspektif Integrasi Ilmu Agama, Sosial, dan Hukum untuk Buku Fikih Kelas XII Bab II,” 

Invent. J. Res. Educ. Stud., pp. 532–548, 2025. 

[21] I. D. Kurniawan, “Peranan Organisasi Siswa Intra Sekolah (OSIS) dalam Membentuk Karakter Sosial 

Siswa Kelas VIII di MTs Almaarif 01 Singosari,” Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, 2025. 

[22] R. A. Faroh, “Bukti Pengajaran Teknik Komputasi dan Pemodelan TE 2023/2024,” 2024. 

[23] A. Fahdika, F. K. Fatkhullah, A. B. Hanggono, I. A. Mutaqin, T. Alawiyah, and A. H. Natalina, “Etika 

Kedokteran Berbasis Aswaja An Nahdliyah: Moderasi Islam dan Tasawuf dalam Hukum Kesehatan 

Indonesia Kontemporer,” RIGGS J. Artif. Intell. Digit. Bus., vol. 4, no. 4, pp. 5264–5272, 2026. 

[24] J. M. Asmani, A. D. Muarif, and M. E. Sy, Dakwah Islam Moderat ala KH. Afifuddin Muhajir dan KH. 

Abdul Moqsith Ghazali. IRCiSoD, 2022. 

[25] H. Ramadhani, A. Hanum, and J. Arsyad, “Internalisasi Integrasi Ilmu dalam Pembentukan Karakter 

Islami Peserta Didik,” Ta’allum J. Pendidik. Islam, vol. 11, no. 1, pp. 99–119, 2023. 

[26] M. A. Zulkarnain, M. Noviandy, and M. A. Mulyadi, “Perseteruan Otoritas Keagamaan”. 

[27] K. Falah, “Penanaman Nilai-Nilai Toleransi Beragama di Universitas Wahid Hasyim Semarang,” 

Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, 2022. 

[28] R. D. Laksono, N. Nurjanah, F. Sukmawati, J. Junizar, and L. Judijanto, Pengantar Psikologi Umum. PT. 

Green Pustaka Indonesia, 2024. 

[29] T. Kusumawinakhyu, D. Darodjat, M. Makhful, I. Hasan, and S. Zubaedah, “Profetik Integrasi Islam 

Fakultas Kedokteran Universitas Muhammadiyah Purwokerto: Konsep Komunikasi Efektif Empati 

Dokter Muslim,” Islam. J. Pemikir. Islam, vol. 24, no. 2, pp. 333–345, 2023. 

[30] M. Hamzah, “Nilai-Nilai Pendidikan Tibb Al-Rasul Dan Implementasinya Dalam Pengobatan Modern 

(Suatu Analisis Islamic Pedagogy),” UIN Ar-Raniry Pascasarjana S3 Pendidikan Agama Islam, 2024. 

[31] S. Sholekhawati, “Perspektif Al-Qur’an Tentang Kesehatan Mental Terhadap Trauma Psikis Dalam 

Praktik Poligini,” Institut PTIQ Jakarta, 2024. 

[32] A. Wahid, “Entrepreneurship Al-Qur’an (Peran Mata Kuliah Entrepreneurship Al-Qur’an dalam 

Penumbuhan Sikap Kewirausahaan Mahasiswa Prodi Tafsir Ushuluddin UIN Ar-Raniry),” 2023. 

[33] N. I. Wardani et al., “Teori Manusia Sebagai Makhluk Berbudaya, Beretika, Dan Berestetika,” pp. 45–64, 

2023. 

[34] R. Handayani, Manajemen Pelayanan dalam Perspektif Islam. Bypass, 2023. 

[35] D. Mariyono, “Entrepreneurial Spirit dalam Mengembangkan Pendidikan Islam Multikultural di Pesantren 

Bahrul Maghfiroh Malang,” 2024. 

[36] M. N. Qowim and M. P. Sudadi, “Internalisasi Nilai-Nilai Aswaja Dalam Pendidikan Islam,” Institut 

Agama Islam Nahdlatul Ulama (IAINU) Kebumen, Kebumen, 2023. 

[37] N. H. Ahmad, “Implementasi Nilai-Nilai Keikhlasan Dalam Al-Qur’an Pada Etos Kerja (Studi 

Perbandingan Teori Self-Determination),” Institut PTIQ Jakarta, 2024. 

[38] S. F. Rahmatillah, “Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Keputusan Pembelian Produk Farmasi Halal di 

Kota Parepare (Tinjauan Maqashid Syari’ah),” IAIN Parepare, 2024. 

[39] S. W. Fitriyani, “Tinjauan Etika Bisnis Islam Terhadap Jasa Pelayanan Tukang Gigi di Ponorogo,” IAIN 

Ponorogo, 2024. 

[40] M. Mursyid, A. Dewanto, M. Hakimi, Y. S. Prabandari, and N. A. Mappaware, “Analisis Presumed 

Consent pada Penanganan Kasus Kegawatdaruratan Obstetri dari Persepsi Dokter dan Pasien,” J. Kesehat. 

Reproduksi, vol. 10, no. 2. 

[41] E. Syarif, “Etika Kedokteran Perspektif Al-Ruhāwī Dalam Adab Al-Ṯabīb,” FU. 

[42] A. H. Lubis, “Hak, Kewajiban, dan Tanggung Jawab Tenaga Kesehatan dan Pasien dalam Undang-Undang 

Nomor 17 Tahun 2023 Tentang Kesehatan,” Juris Sinergi J., vol. 1, no. 1, pp. 22–29, 2024. 

[43] V. Alviana, I. Afrita, and Y. Triana, “Tanggung Jawab Hukum Atas Kelalaian Tenaga Medis Terhadap 

Pasien,” Innov. J. Soc. Sci. Res., vol. 4, no. 5, pp. 5536–5543, 2024. 



 Hermawan Adi Praja1, Bernice Aurielle Salim2, Ilham Hariyadi Rohmatulloh3, Faiz Karim 

Fatkhullah4 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5478 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

11964 

 

 

[44] S. Suryati et al., Etika Keperawatan. PT. Sonpedia Publishing Indonesia, 2024. 

[45] N. R. Rahmadani and N. A. T. Pramesti, “Peran Kode Etik Profesi dalam Meningkatkan Kualitas 

Pelayanan Tenaga Medis dan Tenaga Kesehatan,” J. Ilm. Multidisiplin Ilmu, vol. 1, no. 4, pp. 45–48, 2024. 

[46] B. S. Tarigan, G. Z. K. Negara, S. S. Supriatna, and S. G. M. Buana, “Analisis Etika Pada Tenaga 

Kesehatan dan Rumah Sakit di RSUD Ciereng, Subang,” Nusant. J. Pendidikan, Seni, Sains dan Sos. 

Hum., vol. 1, no. 02, 2023. 

[47] M. Lubis and H. Handiyani, “Media Sosial vs Profesionalisme: Memahami Etika Digital Keperawatan di 

Era Media Sosial,” 2024. 

[48] C. F. Sari et al., “Penegakan Kode Etik Tanggung Jawab Profesi Tenaga Kesehatan,” 2024. 

[49] Z. Aida, A. Ardiansah, and I. Afrita, “Tanggung Jawab Hukum Dokter Dalam Tindakan Operasi 

Pembedahan Dari Perspektif Hukum Indonesia,” Innov. J. Soc. Sci. Res., vol. 4, no. 1, pp. 12839–12849, 

2024. 

[50] L. Yulianty, A. Alki, D. Siska, and S. Ratmat, “Etika Antar Tenaga Medis Dalam Penyelenggaraan 

Pelayanan Kesehatan,” Lentera Perawat, vol. 4, no. 2, pp. 131–137, 2023. 

[51] I. Widjayanto, Y. Rizal, T. V. Tjahyono, and B. A. Hakiki, “Tinjauan Hukum Perdata atas Tanggung 

Jawab Dokter dalam Malapraktik Medis dan Relevansi terhadap Perlindungan Pasien,” in Proceeding 

Masyarakat Hukum Kesehatan Indonesia, 2024, pp. 168–183. 

[52] M. K. Siregar, F. Fahmi, and Y. Triana, “Tanggung Jawab Hukum Terhadap Pelanggaran Standar 

Kompetensi Profesi oleh Tenaga Kesehatan,” Innov. J. Soc. Sci. Res., vol. 4, no. 1, pp. 7846–7853, 2024. 

[53] M. A. Hanapi, S. Nawi, and M. Ilyas, “Tanggung Jawab Dokter Terhadap Pasien, Bila Terjadi Malpraktek 

(Studi Pada Rumah Sakit Nene Mallomo Sidrap),” Innov. J. Soc. Sci. Res., vol. 4, no. 2, pp. 975–983, 

2024. 

[54] I. N. Adiana, I. B. A. Pidada, and K. M. Herawati, “Tanggung Jawab Hukum Rumah Sakit terhadap 

Kelalaian Tenaga Medis yang Mengakibatkan Pasien Cacat Permanen,” AL-DALIL J. Ilmu Sos. Polit. dan 

Huk., vol. 1, no. 3, pp. 61–67, 2023. 

 

 

 

 

 


