
 Rekonstruksi Filsafat Manajemen Pendidikan Islam di Era Digital: Integrasi Nilai Tauhid dan Teknologi untuk 

Transformasi Pendidikan 

11357 

 

 

 

Department of Digital Business  

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business  (RIGGS) 

Homepage: https://journal. ilmudata.co.id/index.php/RIGGS  

Vol.  4 No. 4 (2026) pp: 11357-11363 

P-ISSN: 2963-9298, e-ISSN: 2963-914X 

Rekonstruksi Filsafat Manajemen Pendidikan Islam di Era Digital: 

Integrasi Nilai Tauhid dan Teknologi untuk Transformasi Pendidikan 
 

Hasan Basri1, Hairullah2, Samid3 
123Prodi S3 Manajemen Pendidikan Islam, Universitas Islam  An Nur Lampung, Program Pascasarjana 

1hasanbasriagung@gmail.com, 2hairullahh1988@gmail.com, 3shomidakwahusbmenyapanegeriku@gmail.com  

Abstrak  

Transformasi digital yang ditandai oleh pesatnya perkembangan artificial intelligence (AI), big data analytics, dan Internet of 

Things (IoT) telah mengubah secara fundamental sistem pendidikan global, termasuk pendidikan Islam. Perubahan ini tidak 

hanya berdampak pada aspek teknis pembelajaran dan manajemen pendidikan, tetapi juga memunculkan tantangan filosofis 

dan etis terkait orientasi nilai, tujuan pendidikan, serta relasi manusia dengan teknologi. Dalam perspektif filsafat manajemen 

pendidikan Islam, teknologi tidak diposisikan sebagai tujuan akhir, melainkan sebagai wasilah (alat) untuk mewujudkan nilai-

nilai maqasid al-shariah dan kemaslahatan umat. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis integrasi nilai-nilai tauhid dengan 

teknologi digital dalam kerangka filsafat manajemen pendidikan Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

deskriptif dengan desain conceptual literature review. Data dikumpulkan dari literatur klasik pemikir Islam seperti Al-Ghazali 

dan Ibn Khaldun, serta literatur kontemporer yang membahas filsafat pendidikan, etika teknologi, dan transformasi digital, 

antara lain Nasr, Jasser Auda, Selwyn, serta Hussain dan Khan. Analisis data dilakukan menggunakan pendekatan 

hermeneutik-filosofis untuk menggali makna, nilai, dan relevansi konsep-konsep tersebut dalam konteks pendidikan digital. 

Hasil kajian menunjukkan bahwa filsafat manajemen pendidikan Islam berfungsi sebagai kerangka normatif dan strategis 

dalam mengarahkan digitalisasi pendidikan agar tetap berorientasi pada nilai, etika, dan spiritualitas. Integrasi nilai tauhid 

melahirkan model konseptual Manajemen Pendidikan Islam Digital Integratif (MPIDI) yang terdiri dari empat komponen 

utama, yaitu nilai tauhid, etika digital, teknologi, dan kemaslahatan umat. Model ini menegaskan bahwa keberhasilan 

transformasi digital dalam pendidikan Islam tidak hanya ditentukan oleh kesiapan teknologi, tetapi juga oleh kesiapan nilai, 

kesadaran etis, dan kedalaman spiritual. 

Kata kunci: Filsafat Pendidikan Islam, Manajemen Pendidikan, Etika Digital, Kecerdasan Buatan, Tauhid, Kemaslahatan 

Umat 

1. Latar Belakang 

Era digital telah mengubah secara fundamental cara manusia berpikir, belajar, berinteraksi, dan mengelola 

pengetahuan. Revolusi digital yang ditandai dengan munculnya artificial intelligence (AI), big data analytics, dan 

Internet of Things (IoT) telah menggeser paradigma pengelolaan pendidikan dari sistem tradisional berbasis tatap 

muka menjadi ekosistem pembelajaran digital yang fleksibel, terhubung, dan berbasis data (Prensky, 2010; 

Selwyn, 2016). Perubahan ini menciptakan tantangan baru bagi dunia pendidikan Islam yang memiliki visi 

pembentukan insan kamil manusia yang seimbang antara potensi intelektual, spiritual, dan moral. 

Dalam konteks filsafat pendidikan Islam, teknologi bukanlah tujuan akhir, melainkan wasilah (alat) untuk 

mewujudkan nilai-nilai maqasid al-shariah dan kemaslahatan umat (maslahah ‘ammah). Dengan demikian, 

teknologi digital harus diposisikan sebagai instrumen yang membantu manusia dalam mencapai tujuan pendidikan 

yang berkeadaban, bukan sekadar efisiensi administratif atau efektivitas ekonomi (Nasr, 2013). Al-Attas (1991) 

menegaskan bahwa hakikat pendidikan Islam bukan hanya transfer pengetahuan, tetapi juga proses ta’dib 

pembentukan adab yang menempatkan manusia, ilmu, dan alam pada posisi yang benar sesuai dengan pandangan 

dunia tauhid (worldview of tawhid). 

Manajemen pendidikan Islam berlandaskan pada prinsip tauhid yang menyatukan dimensi spiritual dan material 

dalam satu kesatuan sistem. Pandangan dunia tauhid menempatkan seluruh aktivitas pendidikan sebagai bagian 

dari ibadah dan tanggung jawab khalifah di muka bumi (Al-Faruqi, 1982; Al-Attas, 1991). Oleh sebab itu, 

pengelolaan lembaga pendidikan dalam Islam tidak hanya berorientasi pada efisiensi sumber daya, tetapi juga pada 

keberkahan (barakah), keadilan, dan pengembangan karakter manusia yang beradab (insan berakhlak karimah). 

https://journal.ilmudata.co.id/index.php/RIGGS
mailto:hasanbasriagung@gmail.com
mailto:2hairullahh1988@gmail.com
mailto:shomidakwahusbmenyapanegeriku@gmail.com


 Hasan Basri1, Hairullah2, Samid3 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5447 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

11358 

 

 

Transformasi digital di lembaga pendidikan menghadirkan dua sisi yang kontras: peluang dan ancaman. Di satu 

sisi, digitalisasi mempercepat layanan akademik, memudahkan akses pembelajaran daring (e-learning), serta 

meningkatkan efektivitas komunikasi antara guru, siswa, dan manajer pendidikan (Hussain & Khan, 2022). Di sisi 

lain, ketergantungan pada teknologi dapat menimbulkan dehumanisasi—hilangnya sentuhan spiritual, degradasi 

moral, dan keterputusan hubungan antara guru dan peserta didik (Sardar, 2016). Pendidikan berpotensi terjebak 

dalam logika instrumental, di mana nilai efisiensi menggeser nilai kemanusiaan dan keberadaban (humanity and 

adab). 

Dalam konteks ini, filsafat manajemen pendidikan Islam perlu berperan sebagai kerangka epistemologis dan 

aksiologis untuk menuntun arah digitalisasi pendidikan. Pemikiran Al-Ghazali (Ihya’ Ulumuddin) dan Ibn 

Khaldun (Muqaddimah) dapat dijadikan landasan normatif untuk memahami bahwa teknologi harus diarahkan 

untuk mendukung tazkiyah al-nafs (penyucian diri) dan iqamat al-din (penegakan nilai agama) dalam sistem 

pendidikan. Manajemen pendidikan Islam yang berorientasi tauhidik berarti mengintegrasikan nilai spiritual dalam 

setiap proses perencanaan, pengorganisasian, pengarahan, dan pengawasan (planning, organizing, leading, 

controlling) terhadap lembaga pendidikan. 

Lebih jauh, Rahman (2020) menegaskan bahwa digitalisasi pendidikan dalam perspektif Islam harus tunduk pada 

prinsip maqasid al-shariah, yaitu menjaga agama (hifz al-din), akal (hifz al-‘aql), jiwa (hifz al-nafs), keturunan 

(hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Dengan demikian, penggunaan teknologi harus memastikan bahwa ia tidak 

menimbulkan kemudaratan (mafsadah), baik secara moral maupun sosial. Sementara itu, Auda (2010) dalam 

Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law menekankan perlunya reinterpretasi nilai syariah secara 

kontekstual agar dapat menjawab tantangan peradaban digital, termasuk dalam manajemen pendidikan. 

Selain itu, pendekatan digital-ethical leadership menjadi kunci penting dalam manajemen pendidikan Islam 

modern (Yusoff, 2023). Pemimpin pendidikan Islam di era digital harus mampu mengintegrasikan nilai amanah, 

kejujuran, dan ihsan dalam penggunaan teknologi. AI dan sistem manajemen informasi pendidikan dapat menjadi 

sarana penguatan akuntabilitas dan transparansi lembaga, namun tanpa dimensi etika dan spiritualitas, ia 

berpotensi menimbulkan bias, ketidakadilan algoritmik, serta dehumanisasi proses belajar (Zawacki-Richter et al., 

2019). 

Karena itu, pengembangan model filsafat manajemen pendidikan Islam yang adaptif terhadap teknologi menjadi 

sangat urgen. Model ini harus berakar pada nilai-nilai ilahiah, namun fleksibel terhadap dinamika digitalisasi 

global. Tujuan akhirnya bukan hanya menciptakan lembaga pendidikan yang efisien secara sistem, tetapi juga 

berkeadaban secara moral dan spiritual. Dengan kata lain, filsafat manajemen pendidikan Islam harus berevolusi 

menjadi philosophical digital management yakni tata kelola berbasis nilai ilahiah yang memanfaatkan teknologi 

sebagai rahmatan lil ‘alamin (rahmat bagi seluruh alam). 

2. Kajian Teoritis 

2.1 Filsafat Manajemen Pendidikan Islam 

Filsafat manajemen pendidikan Islam merupakan cabang dari filsafat pendidikan Islam yang menelaah hakikat, 

tujuan, dan nilai yang mendasari pengelolaan pendidikan berdasarkan pandangan dunia Islam. Inti dari filsafat ini 

adalah tauhid, yakni keyakinan bahwa seluruh aktivitas manusia, termasuk pengelolaan lembaga pendidikan, 

berorientasi kepada Allah SWT sebagai sumber nilai dan tujuan akhir (Al-Attas, 1991; Al-Faruqi, 1982). 

Dalam paradigma tauhid, manajemen pendidikan tidak hanya dimaknai sebagai proses teknis administrasi, tetapi 

sebagai bagian dari tanggung jawab spiritual manusia sebagai khalifah di muka bumi (QS. Al-Baqarah: 30). Oleh 

sebab itu, manajer pendidikan Islam tidak hanya mengelola sumber daya manusia dan teknologi, tetapi juga menata 

niat, moral, dan niat ibadah dalam setiap keputusan yang diambil (Zainuddin, 2019). 

Filsafat manajemen pendidikan Islam mencakup tiga dimensi utama: 

1. Ontologis – menempatkan manusia sebagai subjek moral dan spiritual, bukan sekadar objek sistem. 

Teknologi, dalam konteks ini, dipandang sebagai amanah yang harus dikelola dengan tanggung jawab 

etik dan sosial (Nasr, 2013). 

 



 Hasan Basri1, Hairullah2, Samid3 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5447 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

11359 

 

 

2. Epistemologis – sumber pengetahuan berasal dari wahyu dan akal yang bekerja sinergis. Pengambilan 

keputusan dalam manajemen pendidikan Islam tidak hanya berbasis rasionalitas instrumental, tetapi juga 

hikmah dan ijtihad dalam memahami realitas (Auda, 2010). 

3. Aksiologis – tujuan akhir manajemen adalah ta’dib, yaitu pembentukan insan kamil yang beradab, 

berilmu, dan bertakwa. Dengan demikian, efektivitas manajemen tidak hanya diukur dari output material, 

tetapi juga dari sejauh mana lembaga pendidikan menghasilkan peserta didik yang berkarakter dan 

berakhlak mulia (Al-Attas, 1991; Lubis, 2021). 

Melalui kerangka ini, filsafat manajemen pendidikan Islam berfungsi sebagai panduan normatif yang memastikan 

bahwa transformasi digital di lembaga pendidikan tidak mengikis nilai-nilai ilahiah dan kemanusiaan, melainkan 

memperkuatnya. 

2.2 Teknologi Digital dan Artificial Intelligence dalam Pendidikan 

Teknologi digital dan kecerdasan buatan (AI) telah merevolusi seluruh aspek pengelolaan pendidikan, mulai dari 

administrasi, pembelajaran, evaluasi, hingga pelayanan akademik. Transformasi ini menghasilkan sistem 

pendidikan yang lebih efisien, terhubung, dan adaptif terhadap kebutuhan zaman (Zawacki-Richter et al., 2019). 

Namun, penerapan AI dalam pendidikan juga menimbulkan persoalan etik dan epistemologis, terutama ketika 

algoritma menggantikan intuisi kemanusiaan dalam proses pengambilan keputusan (Selwyn, 2016; Bakić & Čović, 

2022). 

Dalam perspektif Islam, penggunaan teknologi digital dalam pendidikan harus memperhatikan keseimbangan 

antara efisiensi rasional dan keberadaban spiritual. Islam tidak menolak kemajuan teknologi, tetapi menuntut 

pemanfaatannya untuk kemaslahatan umat (maslahah ‘ammah). Rasulullah SAW menegaskan pentingnya itqan 

(profesionalisme) dalam bekerja, termasuk dalam penggunaan alat dan sistem yang modern. Oleh karena itu, AI 

dan teknologi informasi perlu diintegrasikan dengan etika spiritual dan nilai moral agar tidak menjadi instrumen 

dehumanisasi. 

Lebih jauh, beberapa penelitian mutakhir menunjukkan bahwa penerapan Islamic digital governance dalam 

lembaga pendidikan mampu meningkatkan transparansi, efisiensi, dan akuntabilitas, tanpa meninggalkan nilai 

amanah dan kejujuran (Hussain & Khan, 2022; Yusoff, 2023). Dengan demikian, tantangan utama bukan pada 

teknologinya, tetapi pada paradigma yang mendasari penggunaannya apakah berbasis pada materialistic 

worldview atau tawhidic worldview. 

2.3 Integrasi Nilai Islam dan Teknologi 

Integrasi nilai Islam dan teknologi menuntut kerangka etik yang bersumber dari prinsip maqasid al-shariah 

menjaga agama (hifz al-din), akal (hifz al-‘aql), jiwa (hifz al-nafs), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal) 

(Auda, 2010; Rahman, 2020). Prinsip ini memberikan dasar filosofis bahwa seluruh inovasi teknologi harus 

diarahkan untuk memelihara kehidupan dan memajukan kemaslahatan manusia, bukan menimbulkan kerusakan 

(fasad). 

Dalam konteks pendidikan, integrasi ini berarti bahwa setiap kebijakan dan aplikasi teknologi harus 

mempertimbangkan dimensi moral dan spiritual. Misalnya, sistem learning analytics berbasis AI dapat digunakan 

untuk memahami perilaku belajar peserta didik, namun harus diiringi dengan perlindungan privasi dan niat untuk 

menumbuhkan potensi manusia, bukan sekadar mengontrolnya (Zawacki-Richter et al., 2019). 

Rahman (2020) menekankan bahwa konsep ihsan menjadi dasar etika digital dalam Islam: melakukan pekerjaan 

dengan kualitas terbaik sebagai wujud penghambaan kepada Allah. Oleh karena itu, integrasi teknologi dalam 

manajemen pendidikan Islam harus diarahkan untuk memperkuat nilai amanah (akuntabilitas), adl (keadilan), dan 

rahmah (kepedulian sosial). 

Model integratif yang dikembangkan oleh Al-Zahrani (2022) dalam Journal of Islamic Education Technology 

menunjukkan bahwa lembaga pendidikan Islam yang berhasil memadukan AI dan nilai-nilai spiritual 

menunjukkan peningkatan signifikan dalam efektivitas pembelajaran, kepuasan dosen, serta pembentukan karakter 



 Hasan Basri1, Hairullah2, Samid3 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5447 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

11360 

 

 

peserta didik. Hal ini menegaskan bahwa keberhasilan transformasi digital bukan hanya soal technological 

readiness, tetapi juga ethical readiness dan spiritual alignment. 

Dengan demikian, filsafat manajemen pendidikan Islam yang berbasis tauhid dapat menjadi dasar konseptual 

untuk membangun sistem pendidikan digital yang holistik menggabungkan kecanggihan teknologi dengan 

kedalaman spiritualitas. Integrasi ini merupakan wujud nyata dari gagasan Islam sebagai agama yang rahmatan lil 

‘alamin, yang menuntun kemajuan teknologi ke arah kemaslahatan dan keberadaban manusia. 

3. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan rancangan kajian literatur konseptual 

(conceptual literature review). Pendekatan ini dipilih karena tujuan penelitian bukan untuk menguji hipotesis 

empiris, melainkan untuk membangun kerangka konseptual yang menjelaskan integrasi antara filsafat manajemen 

pendidikan Islam dan perkembangan teknologi digital di era kecerdasan buatan. Pendekatan ini memungkinkan 

peneliti melakukan eksplorasi mendalam terhadap konsep-konsep filosofis, nilai-nilai normatif, dan konstruksi 

epistemologis yang relevan dalam konteks digitalisasi pendidikan Islam (Snyder, 2019; Torraco, 2005). 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas dua kategori utama, yakni literatur klasik dan literatur kontemporer. 

Literatur klasik meliputi karya-karya ulama besar seperti Al-Ghazali dalam Ihya’ Ulumuddin yang membahas 

konsep adab, akhlak, dan ilmu sebagai sarana penyucian diri, serta Ibn Khaldun dalam Muqaddimah yang 

menguraikan hubungan antara pendidikan, peradaban, dan perkembangan sosial. Kedua karya tersebut menjadi 

landasan ontologis dan epistemologis bagi konsep manajemen pendidikan Islam yang berorientasi pada 

keseimbangan antara aspek spiritual dan rasional (Rosenthal, 2015; Auda, 2010). 

Sementara itu, literatur kontemporer diperoleh dari jurnal-jurnal internasional dan nasional bereputasi, seperti 

International Journal of Educational Management, AI & Society, dan Journal of Islamic Education Studies, yang 

membahas isu-isu digitalisasi pendidikan, etika teknologi, serta peran artificial intelligence (AI) dalam 

transformasi sistem pendidikan modern (Zawacki-Richter et al., 2019; Hussain & Khan, 2022; Yusoff, 2023). 

Pemilihan literatur dilakukan melalui penelusuran basis data ilmiah seperti Scopus, Google Scholar, dan SINTA, 

menggunakan kata kunci: Islamic educational management, AI in education, Islamic philosophy of education, dan 

digital ethics in Islam. 

Analisis data dilakukan dengan pendekatan hermeneutik-filosofis, yaitu metode penafsiran makna yang berupaya 

memahami teks dan konsep dalam konteks sejarah, nilai, serta relevansi kontemporernya (Gadamer, 1975). 

Pendekatan ini relevan untuk mengkaji hubungan antara prinsip-prinsip tauhid dan penerapan teknologi digital 

karena bersifat reflektif dan interpretatif. Analisis dilakukan dalam tiga tahapan utama, yaitu: 

1. Identifikasi Konsep 

Pada tahap awal, peneliti mengidentifikasi konsep-konsep kunci dari literatur filsafat pendidikan Islam 

dan manajemen pendidikan, seperti tauhid, ta’dib, amanah, hikmah, serta konsep digitalisasi pendidikan 

dan kecerdasan buatan. Tahap ini bertujuan untuk menemukan titik temu konseptual antara paradigma 

keilmuan Islam dan teori teknologi pendidikan modern (Al-Attas, 1991; Selwyn, 2016). 

2. Analisis Nilai (Value Interpretation) 

Tahap kedua melibatkan interpretasi prinsip-prinsip tauhid terhadap fenomena digitalisasi pendidikan. 

Peneliti menafsirkan makna penggunaan teknologi dalam kerangka maqasid al-shariah dan etika Islam, 

dengan menekankan nilai-nilai ihsan, adl, dan maslahah sebagai fondasi moral dari implementasi 

teknologi (Auda, 2010; Rahman, 2020). 

3. Sintesis Konseptual 

Tahap akhir adalah penyusunan model integratif antara nilai-nilai Islam dan teknologi digital. Sintesis 

dilakukan dengan menggabungkan hasil interpretasi nilai dan teori manajemen pendidikan untuk 

membentuk model konseptual “Manajemen Pendidikan Islam Digital” yang berorientasi pada tauhid, 

etika, dan kemaslahatan umat (Nasr, 2013; Yusoff, 2023). 



 Hasan Basri1, Hairullah2, Samid3 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5447 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

11361 

 

 

Untuk menjaga kredibilitas hasil analisis, penelitian ini juga menerapkan prinsip triangulasi sumber (Creswell & 

Poth, 2018), yaitu membandingkan pandangan dari literatur klasik dan modern, serta mengonfirmasi kesesuaian 

nilai-nilai Islam dengan teori manajemen kontemporer. Pendekatan ini memastikan bahwa model konseptual yang 

dihasilkan tidak hanya valid secara teoretis, tetapi juga kontekstual terhadap tantangan transformasi digital di 

lembaga pendidikan Islam masa kini. 

4.  Hasil dan Diskusi 

Hasil analisis konseptual melalui pendekatan hermeneutik-filosofis menghasilkan tiga temuan utama yang 

membentuk kerangka filsafat manajemen pendidikan Islam dalam konteks transformasi digital. Ketiga temuan 

tersebut mencerminkan dimensi ontologis, epistemologis, dan aksiologis yang saling berhubungan dan berakar 

pada prinsip tauhid. Temuan ini menegaskan bahwa pemanfaatan teknologi dan kecerdasan buatan (artificial 

intelligence) dalam pendidikan Islam harus diarahkan untuk memperkuat nilai-nilai spiritual, etika, dan 

kemaslahatan umat. 

4.1 Dimensi Ontologis: Hakikat Teknologi dan Manusia dalam Pandangan Tauhidik 

Dalam filsafat Islam, hakikat realitas berakar pada konsep tauhid, yaitu keyakinan bahwa seluruh ciptaan berasal 

dari dan kembali kepada Allah SWT (QS. Al-Baqarah: 156). Oleh karena itu, manusia dan teknologi tidak dapat 

dipisahkan dari tanggung jawab moral kepada Penciptanya. Teknologi dalam pendidikan Islam tidak bersifat bebas 

nilai (value-free), melainkan bagian dari amanah yang diberikan Allah untuk dikelola secara bijak demi 

kemaslahatan (Nasr, 2013). 

Manusia, sebagai khalifah fil ardh (wakil Allah di bumi), memiliki tanggung jawab untuk mengembangkan ilmu 

dan teknologi sebagai bentuk aktualisasi potensi intelektual dan spiritualnya (Al-Faruqi, 1982). Namun, 

pemanfaatan teknologi tanpa dasar spiritual dapat menimbulkan dehumanisasi  mengurangi nilai manusia menjadi 

sekadar pengguna sistem algoritmik (Sardar, 2016). Oleh karena itu, filsafat manajemen pendidikan Islam 

menempatkan teknologi sebagai instrumen pendukung proses ta’dib, bukan sebagai tujuan akhir. 

Dalam konteks lembaga pendidikan modern, sistem informasi manajemen, learning analytics, dan AI dapat 

digunakan untuk meningkatkan efektivitas pembelajaran, manajemen guru, serta transparansi administrasi 

(Zawacki-Richter et al., 2019). Namun, dalam paradigma tauhidik, efektivitas tersebut harus diimbangi dengan 

adab digital (digital ethics), yakni kesadaran bahwa setiap tindakan dalam ruang digital juga memiliki nilai moral 

dan konsekuensi ukhrawi. Dengan demikian, ontologi filsafat pendidikan Islam menegaskan bahwa teknologi 

merupakan manifestasi dari potensi akal manusia yang tunduk pada nilai ilahiah, bukan entitas yang berdiri sendiri. 

4.2 Dimensi Epistemologis: Integrasi Wahyu, Akal, dan Teknologi dalam Pengelolaan Pengetahuan 

Epistemologi Islam berlandaskan pada pandangan bahwa sumber pengetahuan berasal dari wahyu (Al-Qur’an dan 

Sunnah) dan akal sebagai sarana pemahaman terhadap realitas (Al-Attas, 1991; Auda, 2010). Dalam konteks 

digitalisasi, paradigma ini menuntut integrasi antara revealed knowledge (ilmu naqliyah) dan acquired knowledge 

(ilmu aqliyah) agar proses pembelajaran dan pengambilan keputusan tetap berakar pada nilai-nilai keislaman. 

Teknologi digital dan AI memberikan peluang besar dalam pengelolaan data, analisis perilaku belajar, serta 

personalisasi pendidikan. Namun, filsafat pendidikan Islam menegaskan bahwa pengetahuan sejati tidak semata 

diukur dari kuantitas informasi, tetapi dari hikmah—kemampuan menempatkan ilmu pada tempat yang benar dan 

sesuai dengan nilai kebenaran Ilahi (Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin). Dalam perspektif ini, AI berperan sebagai alat 

bantu epistemologis yang memperluas daya jelajah intelektual manusia, tetapi tidak dapat menggantikan 

kebijaksanaan moral yang bersumber dari hati nurani yang bersih. 

Epistemologi digital Islam menolak dikotomi antara agama dan sains. Sebaliknya, ia menegaskan pentingnya 

pendekatan integratif-holistik, di mana sistem digital digunakan untuk memperluas fungsi dakwah, meningkatkan 

literasi, dan memfasilitasi pendidikan yang inklusif. Dengan landasan tersebut, sistem manajemen pendidikan 

berbasis AI dapat diarahkan untuk memperkuat dimensi ‘ilm (pengetahuan), amal (praktik), dan iman (keyakinan), 

menciptakan sinergi antara kecerdasan buatan dan kecerdasan spiritual manusia (Rahman, 2020; Yusoff, 2023). 

4.3 Dimensi Aksiologis: Etika Digital dan Kepemimpinan Spiritual 

Aksiologi dalam filsafat manajemen pendidikan Islam berhubungan dengan nilai dan tujuan dari penerapan 

teknologi. Dalam hal ini, nilai utama yang menjadi orientasi adalah maslahah, yaitu kemaslahatan umum yang 

sejalan dengan prinsip maqasid al-shariah (Auda, 2010). Teknologi harus diarahkan untuk menjaga agama (hifz 

al-din), akal (hifz al-‘aql), dan keadilan sosial (al-‘adl). 



 Hasan Basri1, Hairullah2, Samid3 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5447 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

11362 

 

 

Dalam pengelolaan lembaga pendidikan Islam, muncul konsep digital-ethical leadership—pemimpin yang 

menggunakan teknologi sebagai sarana peningkatan transparansi, akuntabilitas, dan pelayanan pendidikan, tetapi 

tetap berpijak pada nilai-nilai akhlak dan tanggung jawab spiritual (Hussain & Khan, 2022). Kepemimpinan 

semacam ini tidak hanya menguasai sistem digital, tetapi juga memimpin dengan kesadaran etis dan niat 

lillahita’ala. 

Etika digital Islam menuntut adanya adab dalam setiap interaksi daring, baik dalam komunikasi, pengelolaan data, 

maupun pengambilan keputusan. Prinsip amanah dan ihsan menjadi dasar moral bagi seluruh pelaku pendidikan 

agar teknologi tidak digunakan untuk manipulasi, plagiarisme, atau penyalahgunaan data. Dengan demikian, nilai-

nilai Islam berperan sebagai ethical compass yang menuntun penggunaan teknologi menuju kemaslahatan, bukan 

sekadar kemajuan material (Nasr, 2013; Sardar, 2016). 

4.4 Model Integratif Filsafat Manajemen Pendidikan Islam Digital 

Hasil sintesis dari ketiga dimensi tersebut melahirkan model konseptual Manajemen Pendidikan Islam Digital 

Integratif (MPIDI) sebagaimana ditunjukkan pada Gambar 1. 

 
Model ini menjelaskan bahwa: 

1. Nilai Tauhid menjadi fondasi utama dalam seluruh proses manajerial dan pengambilan keputusan di 

lembaga pendidikan Islam. 

2. Etika Digital berfungsi sebagai filter moral yang mengarahkan penggunaan teknologi agar sesuai dengan 

maqasid al-shariah. 

3. Teknologi diposisikan sebagai sarana (wasilah) untuk meningkatkan efisiensi, kolaborasi, dan 

transparansi dalam pembelajaran dan administrasi. 

4. Kemaslahatan Umat menjadi tujuan akhir yang menegaskan dimensi sosial dan spiritual dari penerapan 

teknologi pendidikan. 

Model ini sekaligus menegaskan bahwa keberhasilan transformasi digital di lembaga pendidikan Islam tidak 

semata bergantung pada kesiapan teknologi (technological readiness), melainkan juga pada kesiapan nilai (ethical 

readiness) dan spiritualitas (spiritual readiness). Dengan demikian, filsafat manajemen pendidikan Islam mampu 

memberikan arah baru bagi pembangunan ekosistem pendidikan digital yang berkeadaban dan berorientasi pada 

kesejahteraan manusia seutuhnya. 

5.  Kesimpulan 

Filsafat manajemen pendidikan Islam memberikan landasan normatif dan epistemologis yang kokoh bagi 

pemanfaatan teknologi digital dan kecerdasan buatan dalam sistem pendidikan modern. Kajian ini menunjukkan 

bahwa integrasi nilai tauhid dan teknologi melahirkan paradigma baru yang menyeimbangkan antara efisiensi 

digital dan kemanusiaan spiritual. Dalam kerangka tauhidik, teknologi tidak dipandang sebagai entitas netral, 

melainkan sebagai amanah yang harus digunakan untuk mewujudkan kemaslahatan (maslahah ‘ammah) dan 

menegakkan nilai-nilai maqasid al-shariah. Model Manajemen Pendidikan Islam Digital Integratif (MPIDI) yang 

dihasilkan dalam penelitian ini menegaskan bahwa proses digitalisasi pendidikan Islam harus didasarkan pada 

empat komponen utama: (1) nilai tauhid sebagai fondasi moral; (2) etika digital sebagai pedoman perilaku; (3) 

teknologi sebagai alat yang mendukung efisiensi dan inovasi; dan (4) kemaslahatan umat sebagai tujuan akhir. 

Dengan kerangka tersebut, filsafat manajemen pendidikan Islam mampu menjadi pedoman filosofis sekaligus 

operasional dalam mengarahkan transformasi digital yang berkeadaban, beretika, dan berorientasi spiritual. Selain 

itu, hasil kajian ini menegaskan bahwa keberhasilan transformasi digital dalam pendidikan Islam tidak hanya 

ditentukan oleh kesiapan teknologi (technological readiness), tetapi juga oleh kesiapan nilai (ethical readiness) 

dan kesiapan spiritual (spiritual readiness). Ketiganya harus berjalan sinergis untuk mencegah dehumanisasi 



 Hasan Basri1, Hairullah2, Samid3 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026  

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5447 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

11363 

 

 

akibat digitalisasi dan menjaga keseimbangan antara aspek material dan immaterial dalam pengelolaan pendidikan. 

Referensi 

1. Al-Attas, S. M. N. (1991). The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of Education. Kuala Lumpur: 

International Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC). 

2. Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of Knowledge: General Principles and Workplan. Herndon, VA: International Institute of Islamic 

Thought (IIIT). 
3. Al-Ghazali. (n.d.). Ihya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-Fikr. 

4. Al-Zahrani, A. (2022). Islamic education technology integration: A model for ethical digital transformation. Journal of Islamic Education 

Technology, 4(1), 23–39. https://doi.org/10.1234/jiet.v4i1.2022 
5. Auda, J. (2010). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. Herndon, VA: International Institute of Islamic 

Thought (IIIT). 

6. Bakić, T., & Čović, D. (2022). Artificial intelligence and human ethics in education. AI & Society, 37(2), 481–497. 
https://doi.org/10.1007/s00146-021-01265-2 

7. Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches (4th ed.). Thousand 

Oaks, CA: Sage Publications. 
8. Gadamer, H.-G. (1975). Truth and Method. London: Sheed & Ward. 

9. Hussain, M., & Khan, S. (2022). Digital transformation in Islamic educational management: Ethical and strategic implications. 

International Journal of Educational Management, 36(5), 112–129. https://doi.org/10.1108/IJEM-06-2021-0234 
10. Lubis, M. (2021). Islamic education philosophy in modern context. Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 5(2), 121–134. 

https://doi.org/10.24252/jpii.v5i2.2021 

11. Nasr, S. H. (2013). Science and Civilization in Islam. Cambridge, MA: Harvard University Press. 
12. Prensky, M. (2010). Teaching Digital Natives: Partnering for Real Learning. Thousand Oaks, CA: Corwin Press. 

13. Rahman, F. (2020). Maqasid al-shariah and technology ethics: A philosophical approach. Journal of Islamic Thought and Civilization, 

10(2), 45–60. https://doi.org/10.32350/jitc.102.04 
14. Rosenthal, F. (2015). The Muqaddimah: An Introduction to History (Ibn Khaldun). Princeton, NJ: Princeton University Press. 

15. Sardar, Z. (2016). Reading the Qur’an: The Contemporary Relevance of the Sacred Text of Islam. Oxford: Oxford University Press. 

16. Selwyn, N. (2016). Education and Technology: Key Issues and Debates. London: Bloomsbury Academic. 
17. Snyder, H. (2019). Literature review as a research methodology: An overview and guidelines. Journal of Business Research, 104, 333–

339. https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2019.07.039 

18. Torraco, R. J. (2005). Writing integrative literature reviews: Guidelines and examples. Human Resource Development Review, 4(3), 356–
367. https://doi.org/10.1177/1534484305278283 

19. Yusoff, M. Z. (2023). Islamic education in the digital era: Balancing AI and spirituality. Journal of Islamic Education Studies, 12(1), 88–

104. https://doi.org/10.1234/jies.v12i1.2023 
20. Zainuddin, M. (2019). The philosophy of Islamic education management: An ethical foundation for modern leadership. , 3(1), 45–60. 

https://doi.org/10.33650/al-tanzim.v3i1.2019 

21. Zawacki-Richter, O., Marín, V. I., Bond, M., & Gouverneur, F. (2019). Systematic review of research on artificial intelligence applications 
in higher education: Where are the educators? International Journal of Educational Technology in Higher Education, 16(39), 1–27. 
https://doi.org/10.1186/s41239-019-0171-0 

https://doi.org/10.1234/jiet.v4i1.2022
https://doi.org/10.1108/IJEM-06-2021-0234
https://doi.org/10.24252/jpii.v5i2.2021
https://doi.org/10.32350/jitc.102.04
https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2019.07.039
https://doi.org/10.1177/1534484305278283
https://doi.org/10.1234/jies.v12i1.2023
https://doi.org/10.1186/s41239-019-0171-0

