Department of Digital Business

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS)
Homepage: https://journal.ilmudata.co.id/index.php/RIGGS

Vol. 4 No. 4 (2026) pp: 11357-11363

UNIVERSITAS

PARLAWAN P-ISSN: 2963-9298, e-ISSN: 2963-914X

Rekonstruksi Filsafat Manajemen Pendidikan Islam di Era Digital:
Integrasi Nilai Tauhid dan Teknologi untuk Transformasi Pendidikan
Hasan Basri?, Hairullah?, Samid?®

123prodi S3 Manajemen Pendidikan Islam, Universitas Islam An Nur Lampung, Program Pascasarjana
'hasanbasriagung@gmail.com- 2hairullahh1988@gmail.com, *shomidakwahusbmenyapanegeriku@gmail.com

Abstrak

Transformasi digital yang ditandai oleh pesatnya perkembangan artificial intelligence (Al), big data analytics, dan Internet of
Things (loT) telah mengubah secara fundamental sistem pendidikan global, termasuk pendidikan Islam. Perubahan ini tidak
hanya berdampak pada aspek teknis pembelajaran dan manajemen pendidikan, tetapi juga memunculkan tantangan filosofis
dan etis terkait orientasi nilai, tujuan pendidikan, serta relasi manusia dengan teknologi. Dalam perspektif filsafat manajemen
pendidikan Islam, teknologi tidak diposisikan sebagai tujuan akhir, melainkan sebagai wasilah (alat) untuk mewujudkan nilai-
nilai magasid al-shariah dan kemaslahatan umat. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis integrasi nilai-nilai tauhid dengan
teknologi digital dalam kerangka filsafat manajemen pendidikan Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
deskriptif dengan desain conceptual literature review. Data dikumpulkan dari literatur klasik pemikir Islam seperti Al-Ghazali
dan Ibn Khaldun, serta literatur kontemporer yang membahas filsafat pendidikan, etika teknologi, dan transformasi digital,
antara lain Nasr, Jasser Auda, Selwyn, serta Hussain dan Khan. Analisis data dilakukan menggunakan pendekatan
hermeneutik-filosofis untuk menggali makna, nilai, dan relevansi konsep-konsep tersebut dalam konteks pendidikan digital.
Hasil kajian menunjukkan bahwa filsafat manajemen pendidikan Islam berfungsi sebagai kerangka normatif dan strategis
dalam mengarahkan digitalisasi pendidikan agar tetap berorientasi pada nilai, etika, dan spiritualitas. Integrasi nilai tauhid
melahirkan model konseptual Manajemen Pendidikan Islam Digital Integratif (MPIDI) yang terdiri dari empat komponen
utama, yaitu nilai tauhid, etika digital, teknologi, dan kemaslahatan umat. Model ini menegaskan bahwa keberhasilan
transformasi digital dalam pendidikan Islam tidak hanya ditentukan oleh kesiapan teknologi, tetapi juga oleh kesiapan nilai,
kesadaran etis, dan kedalaman spiritual.

Kata kunci: Filsafat Pendidikan Islam, Manajemen Pendidikan, Etika Digital, Kecerdasan Buatan, Tauhid, Kemaslahatan
Umat

1. Latar Belakang

Era digital telah mengubah secara fundamental cara manusia berpikir, belajar, berinteraksi, dan mengelola
pengetahuan. Revolusi digital yang ditandai dengan munculnya artificial intelligence (Al), big data analytics, dan
Internet of Things (1oT) telah menggeser paradigma pengelolaan pendidikan dari sistem tradisional berbasis tatap
muka menjadi ekosistem pembelajaran digital yang fleksibel, terhubung, dan berbasis data (Prensky, 2010;
Selwyn, 2016). Perubahan ini menciptakan tantangan baru bagi dunia pendidikan Islam yang memiliki visi
pembentukan insan kamil manusia yang seimbang antara potensi intelektual, spiritual, dan moral.

Dalam konteks filsafat pendidikan Islam, teknologi bukanlah tujuan akhir, melainkan wasilah (alat) untuk
mewujudkan nilai-nilai magasid al-shariah dan kemaslahatan umat (maslahah ‘ammah). Dengan demikian,
teknologi digital harus diposisikan sebagai instrumen yang membantu manusia dalam mencapai tujuan pendidikan
yang berkeadaban, bukan sekadar efisiensi administratif atau efektivitas ekonomi (Nasr, 2013). Al-Attas (1991)
menegaskan bahwa hakikat pendidikan Islam bukan hanya transfer pengetahuan, tetapi juga proses ta’dib
pembentukan adab yang menempatkan manusia, ilmu, dan alam pada posisi yang benar sesuai dengan pandangan
dunia tauhid (worldview of tawhid).

Manajemen pendidikan Islam berlandaskan pada prinsip tauhid yang menyatukan dimensi spiritual dan material
dalam satu kesatuan sistem. Pandangan dunia tauhid menempatkan seluruh aktivitas pendidikan sebagai bagian
dari ibadah dan tanggung jawab khalifah di muka bumi (Al-Farugi, 1982; Al-Attas, 1991). Oleh sebab itu,
pengelolaan lembaga pendidikan dalam Islam tidak hanya berorientasi pada efisiensi sumber daya, tetapi juga pada
keberkahan (barakah), keadilan, dan pengembangan karakter manusia yang beradab (insan berakhlak karimah).

Rekonstruksi Filsafat Manajemen Pendidikan Islam di Era Digital: Integrasi Nilai Tauhid dan Teknologi untuk
Transformasi Pendidikan

11357


https://journal.ilmudata.co.id/index.php/RIGGS
mailto:hasanbasriagung@gmail.com
mailto:2hairullahh1988@gmail.com
mailto:shomidakwahusbmenyapanegeriku@gmail.com

Hasan Basrit, Hairullah?, Samid?®
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

Transformasi digital di lembaga pendidikan menghadirkan dua sisi yang kontras: peluang dan ancaman. Di satu
sisi, digitalisasi mempercepat layanan akademik, memudahkan akses pembelajaran daring (e-learning), serta
meningkatkan efektivitas komunikasi antara guru, siswa, dan manajer pendidikan (Hussain & Khan, 2022). Di sisi
lain, ketergantungan pada teknologi dapat menimbulkan dehumanisasi—hilangnya sentuhan spiritual, degradasi
moral, dan keterputusan hubungan antara guru dan peserta didik (Sardar, 2016). Pendidikan berpotensi terjebak
dalam logika instrumental, di mana nilai efisiensi menggeser nilai kemanusiaan dan keberadaban (humanity and
adab).

Dalam konteks ini, filsafat manajemen pendidikan Islam perlu berperan sebagai kerangka epistemologis dan
aksiologis untuk menuntun arah digitalisasi pendidikan. Pemikiran Al-Ghazali (Ihya’ Ulumuddin) dan Ibn
Khaldun (Mugaddimah) dapat dijadikan landasan normatif untuk memahami bahwa teknologi harus diarahkan
untuk mendukung tazkiyah al-nafs (penyucian diri) dan igamat al-din (penegakan nilai agama) dalam sistem
pendidikan. Manajemen pendidikan Islam yang berorientasi tauhidik berarti mengintegrasikan nilai spiritual dalam
setiap proses perencanaan, pengorganisasian, pengarahan, dan pengawasan (planning, organizing, leading,
controlling) terhadap lembaga pendidikan.

Lebih jauh, Rahman (2020) menegaskan bahwa digitalisasi pendidikan dalam perspektif Islam harus tunduk pada
prinsip magasid al-shariah, yaitu menjaga agama (hifz al-din), akal (hifz al- ‘agl), jiwa (hifz al-nafs), keturunan
(hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Dengan demikian, penggunaan teknologi harus memastikan bahwa ia tidak
menimbulkan kemudaratan (mafsadah), baik secara moral maupun sosial. Sementara itu, Auda (2010) dalam
Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law menekankan perlunya reinterpretasi nilai syariah secara
kontekstual agar dapat menjawab tantangan peradaban digital, termasuk dalam manajemen pendidikan.

Selain itu, pendekatan digital-ethical leadership menjadi kunci penting dalam manajemen pendidikan Islam
modern (Yusoff, 2023). Pemimpin pendidikan Islam di era digital harus mampu mengintegrasikan nilai amanah,
kejujuran, dan ihsan dalam penggunaan teknologi. Al dan sistem manajemen informasi pendidikan dapat menjadi
sarana penguatan akuntabilitas dan transparansi lembaga, namun tanpa dimensi etika dan spiritualitas, ia
berpotensi menimbulkan bias, ketidakadilan algoritmik, serta dehumanisasi proses belajar (Zawacki-Richter et al.,
2019).

Karena itu, pengembangan model filsafat manajemen pendidikan Islam yang adaptif terhadap teknologi menjadi
sangat urgen. Model ini harus berakar pada nilai-nilai ilahiah, namun fleksibel terhadap dinamika digitalisasi
global. Tujuan akhirnya bukan hanya menciptakan lembaga pendidikan yang efisien secara sistem, tetapi juga
berkeadaban secara moral dan spiritual. Dengan kata lain, filsafat manajemen pendidikan Islam harus berevolusi
menjadi philosophical digital management yakni tata kelola berbasis nilai ilahiah yang memanfaatkan teknologi
sebagai rahmatan lil ‘alamin (rahmat bagi seluruh alam).

2. Kajian Teoritis

2.1 Filsafat Manajemen Pendidikan Islam

Filsafat manajemen pendidikan Islam merupakan cabang dari filsafat pendidikan Islam yang menelaah hakikat,
tujuan, dan nilai yang mendasari pengelolaan pendidikan berdasarkan pandangan dunia Islam. Inti dari filsafat ini
adalah tauhid, yakni keyakinan bahwa seluruh aktivitas manusia, termasuk pengelolaan lembaga pendidikan,
berorientasi kepada Allah SWT sebagai sumber nilai dan tujuan akhir (Al-Attas, 1991; Al-Faruqi, 1982).

Dalam paradigma tauhid, manajemen pendidikan tidak hanya dimaknai sebagai proses teknis administrasi, tetapi
sebagai bagian dari tanggung jawab spiritual manusia sebagai khalifah di muka bumi (QS. Al-Bagarah: 30). Oleh
sebab itu, manajer pendidikan Islam tidak hanya mengelola sumber daya manusia dan teknologi, tetapi juga menata
niat, moral, dan niat ibadah dalam setiap keputusan yang diambil (Zainuddin, 2019).

Filsafat manajemen pendidikan Islam mencakup tiga dimensi utama:
1. Ontologis — menempatkan manusia sebagai subjek moral dan spiritual, bukan sekadar objek sistem.

Teknologi, dalam konteks ini, dipandang sebagai amanah yang harus dikelola dengan tanggung jawab
etik dan sosial (Nasr, 2013).

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5447
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

11358



Hasan Basrit, Hairullah?, Samid?®
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

2. Epistemologis — sumber pengetahuan berasal dari wahyu dan akal yang bekerja sinergis. Pengambilan
keputusan dalam manajemen pendidikan Islam tidak hanya berbasis rasionalitas instrumental, tetapi juga
hikmah dan ijtihad dalam memahami realitas (Auda, 2010).

3. Aksiologis — tujuan akhir manajemen adalah ta’dib, yaitu pembentukan insan kamil yang beradab,
berilmu, dan bertakwa. Dengan demikian, efektivitas manajemen tidak hanya diukur dari output material,
tetapi juga dari sejauh mana lembaga pendidikan menghasilkan peserta didik yang berkarakter dan
berakhlak mulia (Al-Attas, 1991; Lubis, 2021).

Melalui kerangka ini, filsafat manajemen pendidikan Islam berfungsi sebagai panduan normatif yang memastikan
bahwa transformasi digital di lembaga pendidikan tidak mengikis nilai-nilai ilahiah dan kemanusiaan, melainkan
memperkuatnya.

2.2 Teknologi Digital dan Artificial Intelligence dalam Pendidikan

Teknologi digital dan kecerdasan buatan (Al) telah merevolusi seluruh aspek pengelolaan pendidikan, mulai dari
administrasi, pembelajaran, evaluasi, hingga pelayanan akademik. Transformasi ini menghasilkan sistem
pendidikan yang lebih efisien, terhubung, dan adaptif terhadap kebutuhan zaman (Zawacki-Richter et al., 2019).
Namun, penerapan Al dalam pendidikan juga menimbulkan persoalan etik dan epistemologis, terutama ketika
algoritma menggantikan intuisi kemanusiaan dalam proses pengambilan keputusan (Selwyn, 2016; Baki¢ & Covié,
2022).

Dalam perspektif Islam, penggunaan teknologi digital dalam pendidikan harus memperhatikan keseimbangan
antara efisiensi rasional dan keberadaban spiritual. Islam tidak menolak kemajuan teknologi, tetapi menuntut
pemanfaatannya untuk kemaslahatan umat (maslahah ‘ammah). Rasulullah SAW menegaskan pentingnya itgan
(profesionalisme) dalam bekerja, termasuk dalam penggunaan alat dan sistem yang modern. Oleh karena itu, Al
dan teknologi informasi perlu diintegrasikan dengan etika spiritual dan nilai moral agar tidak menjadi instrumen
dehumanisasi.

Lebih jauh, beberapa penelitian mutakhir menunjukkan bahwa penerapan Islamic digital governance dalam
lembaga pendidikan mampu meningkatkan transparansi, efisiensi, dan akuntabilitas, tanpa meninggalkan nilai
amanah dan kejujuran (Hussain & Khan, 2022; Yusoff, 2023). Dengan demikian, tantangan utama bukan pada
teknologinya, tetapi pada paradigma yang mendasari penggunaannya apakah berbasis pada materialistic
worldview atau tawhidic worldview.

2.3 Integrasi Nilai Islam dan Teknologi

Integrasi nilai Islam dan teknologi menuntut kerangka etik yang bersumber dari prinsip magasid al-shariah
menjaga agama (hifz al-din), akal (hifz al- ‘aql), jiwa (hifz al-nafs), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal)
(Auda, 2010; Rahman, 2020). Prinsip ini memberikan dasar filosofis bahwa seluruh inovasi teknologi harus
diarahkan untuk memelihara kehidupan dan memajukan kemaslahatan manusia, bukan menimbulkan kerusakan
(fasad).

Dalam konteks pendidikan, integrasi ini berarti bahwa setiap kebijakan dan aplikasi teknologi harus
mempertimbangkan dimensi moral dan spiritual. Misalnya, sistem learning analytics berbasis Al dapat digunakan
untuk memahami perilaku belajar peserta didik, namun harus diiringi dengan perlindungan privasi dan niat untuk
menumbuhkan potensi manusia, bukan sekadar mengontrolnya (Zawacki-Richter et al., 2019).

Rahman (2020) menekankan bahwa konsep ihsan menjadi dasar etika digital dalam Islam: melakukan pekerjaan
dengan kualitas terbaik sebagai wujud penghambaan kepada Allah. Oleh karena itu, integrasi teknologi dalam
manajemen pendidikan Islam harus diarahkan untuk memperkuat nilai amanah (akuntabilitas), adl (keadilan), dan
rahmah (kepedulian sosial).

Model integratif yang dikembangkan oleh Al-Zahrani (2022) dalam Journal of Islamic Education Technology
menunjukkan bahwa lembaga pendidikan Islam yang berhasil memadukan Al dan nilai-nilai spiritual
menunjukkan peningkatan signifikan dalam efektivitas pembelajaran, kepuasan dosen, serta pembentukan karakter

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5447
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

11359



Hasan Basrit, Hairullah?, Samid?®
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

peserta didik. Hal ini menegaskan bahwa keberhasilan transformasi digital bukan hanya soal technological
readiness, tetapi juga ethical readiness dan spiritual alignment.

Dengan demikian, filsafat manajemen pendidikan Islam yang berbasis tauhid dapat menjadi dasar konseptual
untuk membangun sistem pendidikan digital yang holistik menggabungkan kecanggihan teknologi dengan
kedalaman spiritualitas. Integrasi ini merupakan wujud nyata dari gagasan Islam sebagai agama yang rahmatan lil
‘alamin, yang menuntun kemajuan teknologi ke arah kemaslahatan dan keberadaban manusia.

3. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan rancangan kajian literatur konseptual
(conceptual literature review). Pendekatan ini dipilih karena tujuan penelitian bukan untuk menguji hipotesis
empiris, melainkan untuk membangun kerangka konseptual yang menjelaskan integrasi antara filsafat manajemen
pendidikan Islam dan perkembangan teknologi digital di era kecerdasan buatan. Pendekatan ini memungkinkan
peneliti melakukan eksplorasi mendalam terhadap konsep-konsep filosofis, nilai-nilai normatif, dan konstruksi
epistemologis yang relevan dalam konteks digitalisasi pendidikan Islam (Snyder, 2019; Torraco, 2005).

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas dua kategori utama, yakni literatur klasik dan literatur kontemporer.
Literatur klasik meliputi karya-karya ulama besar seperti Al-Ghazali dalam 7hya’ Ulumuddin yang membahas
konsep adab, akhlak, dan ilmu sebagai sarana penyucian diri, serta Ibn Khaldun dalam Mugaddimah yang
menguraikan hubungan antara pendidikan, peradaban, dan perkembangan sosial. Kedua karya tersebut menjadi
landasan ontologis dan epistemologis bagi konsep manajemen pendidikan Islam yang berorientasi pada
keseimbangan antara aspek spiritual dan rasional (Rosenthal, 2015; Auda, 2010).

Sementara itu, literatur kontemporer diperoleh dari jurnal-jurnal internasional dan nasional bereputasi, seperti
International Journal of Educational Management, Al & Society, dan Journal of Islamic Education Studies, yang
membahas isu-isu digitalisasi pendidikan, etika teknologi, serta peran artificial intelligence (Al) dalam
transformasi sistem pendidikan modern (Zawacki-Richter et al., 2019; Hussain & Khan, 2022; Yusoff, 2023).
Pemilihan literatur dilakukan melalui penelusuran basis data ilmiah seperti Scopus, Google Scholar, dan SINTA,
menggunakan kata kunci: Islamic educational management, Al in education, Islamic philosophy of education, dan
digital ethics in Islam.

Analisis data dilakukan dengan pendekatan hermeneutik-filosofis, yaitu metode penafsiran makna yang berupaya
memahami teks dan konsep dalam konteks sejarah, nilai, serta relevansi kontemporernya (Gadamer, 1975).
Pendekatan ini relevan untuk mengkaji hubungan antara prinsip-prinsip tauhid dan penerapan teknologi digital
karena bersifat reflektif dan interpretatif. Analisis dilakukan dalam tiga tahapan utama, yaitu:

1. Identifikasi Konsep

Pada tahap awal, peneliti mengidentifikasi konsep-konsep kunci dari literatur filsafat pendidikan Islam
dan manajemen pendidikan, seperti tauhid, ta 'dib, amanah, hikmah, serta konsep digitalisasi pendidikan
dan kecerdasan buatan. Tahap ini bertujuan untuk menemukan titik temu konseptual antara paradigma
keilmuan Islam dan teori teknologi pendidikan modern (Al-Attas, 1991; Selwyn, 2016).

2. Analisis Nilai (\VValue Interpretation)

Tahap kedua melibatkan interpretasi prinsip-prinsip tauhid terhadap fenomena digitalisasi pendidikan.
Peneliti menafsirkan makna penggunaan teknologi dalam kerangka magasid al-shariah dan etika Islam,
dengan menekankan nilai-nilai ihsan, adl, dan maslahah sebagai fondasi moral dari implementasi
teknologi (Auda, 2010; Rahman, 2020).

3. Sintesis Konseptual

Tahap akhir adalah penyusunan model integratif antara nilai-nilai Islam dan teknologi digital. Sintesis
dilakukan dengan menggabungkan hasil interpretasi nilai dan teori manajemen pendidikan untuk
membentuk model konseptual “Manajemen Pendidikan Islam Digital” yang berorientasi pada tauhid,
etika, dan kemaslahatan umat (Nasr, 2013; Yusoff, 2023).

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5447
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

11360



Hasan Basrit, Hairullah?, Samid?®
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

Untuk menjaga kredibilitas hasil analisis, penelitian ini juga menerapkan prinsip triangulasi sumber (Creswell &
Poth, 2018), yaitu membandingkan pandangan dari literatur klasik dan modern, serta mengonfirmasi kesesuaian
nilai-nilai Islam dengan teori manajemen kontemporer. Pendekatan ini memastikan bahwa model konseptual yang
dihasilkan tidak hanya valid secara teoretis, tetapi juga kontekstual terhadap tantangan transformasi digital di
lembaga pendidikan Islam masa kini.

4, Hasil dan Diskusi

Hasil analisis konseptual melalui pendekatan hermeneutik-filosofis menghasilkan tiga temuan utama yang
membentuk kerangka filsafat manajemen pendidikan Islam dalam konteks transformasi digital. Ketiga temuan
tersebut mencerminkan dimensi ontologis, epistemologis, dan aksiologis yang saling berhubungan dan berakar
pada prinsip tauhid. Temuan ini menegaskan bahwa pemanfaatan teknologi dan kecerdasan buatan (artificial
intelligence) dalam pendidikan Islam harus diarahkan untuk memperkuat nilai-nilai spiritual, etika, dan
kemaslahatan umat.

4.1 Dimensi Ontologis: Hakikat Teknologi dan Manusia dalam Pandangan Tauhidik

Dalam filsafat Islam, hakikat realitas berakar pada konsep tauhid, yaitu keyakinan bahwa seluruh ciptaan berasal
dari dan kembali kepada Allah SWT (QS. Al-Baqgarah: 156). Oleh karena itu, manusia dan teknologi tidak dapat
dipisahkan dari tanggung jawab moral kepada Penciptanya. Teknologi dalam pendidikan Islam tidak bersifat bebas
nilai (value-free), melainkan bagian dari amanah yang diberikan Allah untuk dikelola secara bijak demi
kemaslahatan (Nasr, 2013).

Manusia, sebagai khalifah fil ardh (wakil Allah di bumi), memiliki tanggung jawab untuk mengembangkan ilmu
dan teknologi sebagai bentuk aktualisasi potensi intelektual dan spiritualnya (Al-Farugi, 1982). Namun,
pemanfaatan teknologi tanpa dasar spiritual dapat menimbulkan dehumanisasi mengurangi nilai manusia menjadi
sekadar pengguna sistem algoritmik (Sardar, 2016). Oleh karena itu, filsafat manajemen pendidikan Islam
menempatkan teknologi sebagai instrumen pendukung proses ta 'dib, bukan sebagai tujuan akhir.

Dalam konteks lembaga pendidikan modern, sistem informasi manajemen, learning analytics, dan Al dapat
digunakan untuk meningkatkan efektivitas pembelajaran, manajemen guru, serta transparansi administrasi
(Zawacki-Richter et al., 2019). Namun, dalam paradigma tauhidik, efektivitas tersebut harus diimbangi dengan
adab digital (digital ethics), yakni kesadaran bahwa setiap tindakan dalam ruang digital juga memiliki nilai moral
dan konsekuensi ukhrawi. Dengan demikian, ontologi filsafat pendidikan Islam menegaskan bahwa teknologi
merupakan manifestasi dari potensi akal manusia yang tunduk pada nilai ilahiah, bukan entitas yang berdiri sendiri.

4.2 Dimensi Epistemologis: Integrasi Wahyu, Akal, dan Teknologi dalam Pengelolaan Pengetahuan

Epistemologi Islam berlandaskan pada pandangan bahwa sumber pengetahuan berasal dari wahyu (Al-Qur’an dan
Sunnah) dan akal sebagai sarana pemahaman terhadap realitas (Al-Attas, 1991; Auda, 2010). Dalam konteks
digitalisasi, paradigma ini menuntut integrasi antara revealed knowledge (ilmu nagliyah) dan acquired knowledge
(ilmu agliyah) agar proses pembelajaran dan pengambilan keputusan tetap berakar pada nilai-nilai keislaman.

Teknologi digital dan Al memberikan peluang besar dalam pengelolaan data, analisis perilaku belajar, serta
personalisasi pendidikan. Namun, filsafat pendidikan Islam menegaskan bahwa pengetahuan sejati tidak semata
diukur dari kuantitas informasi, tetapi dari hikmah—kemampuan menempatkan ilmu pada tempat yang benar dan
sesuai dengan nilai kebenaran Ilahi (Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin). Dalam perspektif ini, Al berperan sebagai alat
bantu epistemologis yang memperluas daya jelajah intelektual manusia, tetapi tidak dapat menggantikan
kebijaksanaan moral yang bersumber dari hati nurani yang bersih.

Epistemologi digital Islam menolak dikotomi antara agama dan sains. Sebaliknya, ia menegaskan pentingnya
pendekatan integratif-holistik, di mana sistem digital digunakan untuk memperluas fungsi dakwah, meningkatkan
literasi, dan memfasilitasi pendidikan yang inklusif. Dengan landasan tersebut, sistem manajemen pendidikan
berbasis Al dapat diarahkan untuk memperkuat dimensi ‘i/m (pengetahuan), amal (praktik), dan iman (keyakinan),
menciptakan sinergi antara kecerdasan buatan dan kecerdasan spiritual manusia (Rahman, 2020; Yusoff, 2023).

4.3 Dimensi Aksiologis: Etika Digital dan Kepemimpinan Spiritual

Aksiologi dalam filsafat manajemen pendidikan Islam berhubungan dengan nilai dan tujuan dari penerapan
teknologi. Dalam hal ini, nilai utama yang menjadi orientasi adalah maslahah, yaitu kemaslahatan umum yang
sejalan dengan prinsip maqasid al-shariah (Auda, 2010). Teknologi harus diarahkan untuk menjaga agama (hifz
al-din), akal (hifz al- ‘aql), dan keadilan sosial (al- ‘adl).

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5447
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

11361



Hasan Basrit, Hairullah?, Samid?®
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

Dalam pengelolaan lembaga pendidikan Islam, muncul konsep digital-ethical leadership—pemimpin yang
menggunakan teknologi sebagai sarana peningkatan transparansi, akuntabilitas, dan pelayanan pendidikan, tetapi
tetap berpijak pada nilai-nilai akhlak dan tanggung jawab spiritual (Hussain & Khan, 2022). Kepemimpinan
semacam ini tidak hanya menguasai sistem digital, tetapi juga memimpin dengan kesadaran etis dan niat
lillahita’ala.

Etika digital Islam menuntut adanya adab dalam setiap interaksi daring, baik dalam komunikasi, pengelolaan data,
maupun pengambilan keputusan. Prinsip amanah dan ihsan menjadi dasar moral bagi seluruh pelaku pendidikan
agar teknologi tidak digunakan untuk manipulasi, plagiarisme, atau penyalahgunaan data. Dengan demikian, nilai-
nilai Islam berperan sebagai ethical compass yang menuntun penggunaan teknologi menuju kemaslahatan, bukan
sekadar kemajuan material (Nasr, 2013; Sardar, 2016).

4.4 Model Integratif Filsafat Manajemen Pendidikan Islam Digital

Hasil sintesis dari ketiga dimensi tersebut melahirkan model konseptual Manajemen Pendidikan Islam Digital
Integratif (MPIDI) sebagaimana ditunjukkan pada Gambar 1.

Model MPIDI (Manajemen Pendidikan Islam Digital Integratif)

Nilai Tauhid Etika Digital Teknologi Kemaslahatan Umat

Model ini menjelaskan bahwa:

1. Nilai Tauhid menjadi fondasi utama dalam seluruh proses manajerial dan pengambilan keputusan di
lembaga pendidikan Islam.

2. Etika Digital berfungsi sebagai filter moral yang mengarahkan penggunaan teknologi agar sesuai dengan
maqasid al-shariah.

3. Teknologi diposisikan sebagai sarana (wasilah) untuk meningkatkan efisiensi, kolaborasi, dan
transparansi dalam pembelajaran dan administrasi.

4. Kemaslahatan Umat menjadi tujuan akhir yang menegaskan dimensi sosial dan spiritual dari penerapan
teknologi pendidikan.

Model ini sekaligus menegaskan bahwa keberhasilan transformasi digital di lembaga pendidikan Islam tidak
semata bergantung pada kesiapan teknologi (technological readiness), melainkan juga pada kesiapan nilai (ethical
readiness) dan spiritualitas (spiritual readiness). Dengan demikian, filsafat manajemen pendidikan Islam mampu
memberikan arah baru bagi pembangunan ekosistem pendidikan digital yang berkeadaban dan berorientasi pada
kesejahteraan manusia seutuhnya.

5. Kesimpulan

Filsafat manajemen pendidikan Islam memberikan landasan normatif dan epistemologis yang kokoh bagi
pemanfaatan teknologi digital dan kecerdasan buatan dalam sistem pendidikan modern. Kajian ini menunjukkan
bahwa integrasi nilai tauhid dan teknologi melahirkan paradigma baru yang menyeimbangkan antara efisiensi
digital dan kemanusiaan spiritual. Dalam kerangka tauhidik, teknologi tidak dipandang sebagai entitas netral,
melainkan sebagai amanah yang harus digunakan untuk mewujudkan kemaslahatan (maslahah ‘ammah) dan
menegakkan nilai-nilai magasid al-shariah. Model Manajemen Pendidikan Islam Digital Integratif (MPIDI) yang
dihasilkan dalam penelitian ini menegaskan bahwa proses digitalisasi pendidikan Islam harus didasarkan pada
empat komponen utama: (1) nilai tauhid sebagai fondasi moral; (2) etika digital sebagai pedoman perilaku; (3)
teknologi sebagai alat yang mendukung efisiensi dan inovasi; dan (4) kemaslahatan umat sebagai tujuan akhir.
Dengan kerangka tersebut, filsafat manajemen pendidikan Islam mampu menjadi pedoman filosofis sekaligus
operasional dalam mengarahkan transformasi digital yang berkeadaban, beretika, dan berorientasi spiritual. Selain
itu, hasil kajian ini menegaskan bahwa keberhasilan transformasi digital dalam pendidikan Islam tidak hanya
ditentukan oleh kesiapan teknologi (technological readiness), tetapi juga oleh kesiapan nilai (ethical readiness)
dan kesiapan spiritual (spiritual readiness). Ketiganya harus berjalan sinergis untuk mencegah dehumanisasi

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5447
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

11362



Hasan Basrit, Hairullah?, Samid?®
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026

akibat digitalisasi dan menjaga keseimbangan antara aspek material dan immaterial dalam pengelolaan pendidikan.

Referensi

19.

20.

21.

Al-Attas, S. M. N. (1991). The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of Education. Kuala Lumpur:
International Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC).

Al-Farugi, I. R. (1982). Islamization of Knowledge: General Principles and Workplan. Herndon, VA: International Institute of Islamic
Thought (I11T).

Al-Ghazali. (n.d.). Thya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Zahrani, A. (2022). Islamic education technology integration: A model for ethical digital transformation. Journal of Islamic Education
Technology, 4(1), 23-39. https://doi.org/10.1234/jiet.v4i1.2022

Auda, J. (2010). Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. Herndon, VA: International Institute of Islamic
Thought (IIT).

Baki¢, T., & Covié, D. (2022). Artificial intelligence and human ethics in education. Al & Society, 37(2), 481-497.
https://doi.org/10.1007/s00146-021-01265-2

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches (4th ed.). Thousand
Oaks, CA: Sage Publications.

Gadamer, H.-G. (1975). Truth and Method. London: Sheed & Ward.

Hussain, M., & Khan, S. (2022). Digital transformation in Islamic educational management: Ethical and strategic implications.
International Journal of Educational Management, 36(5), 112-129. https://doi.org/10.1108/IJEM-06-2021-0234

. Lubis, M. (2021). Islamic education philosophy in modern context. Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 5(2), 121-134.

https://doi.org/10.24252/jpii.v5i2.2021

. Nasr, S. H. (2013). Science and Civilization in Islam. Cambridge, MA: Harvard University Press.
. Prensky, M. (2010). Teaching Digital Natives: Partnering for Real Learning. Thousand Oaks, CA: Corwin Press.
. Rahman, F. (2020). Magasid al-shariah and technology ethics: A philosophical approach. Journal of Islamic Thought and Civilization,

10(2), 45-60. https://doi.org/10.32350/jitc.102.04

. Rosenthal, F. (2015). The Mugaddimah: An Introduction to History (Ibn Khaldun). Princeton, NJ: Princeton University Press.

. Sardar, Z. (2016). Reading the Qur’an: The Contemporary Relevance of the Sacred Text of I1slam. Oxford: Oxford University Press.

. Selwyn, N. (2016). Education and Technology: Key Issues and Debates. London: Bloomsbury Academic.

. Snyder, H. (2019). Literature review as a research methodology: An overview and guidelines. Journal of Business Research, 104, 333

339. https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2019.07.039

. Torraco, R. J. (2005). Writing integrative literature reviews: Guidelines and examples. Human Resource Development Review, 4(3), 356—

367. https://doi.org/10.1177/1534484305278283

Yusoff, M. Z. (2023). Islamic education in the digital era: Balancing Al and spirituality. Journal of Islamic Education Studies, 12(1), 88—
104. https://doi.org/10.1234/jies.v12i1.2023

Zainuddin, M. (2019). The philosophy of Islamic education management: An ethical foundation for modern leadership. , 3(1), 45—60.
https://doi.org/10.33650/al-tanzim.v3i1.2019

Zawacki-Richter, O., Marin, V. |., Bond, M., & Gouverneur, F. (2019). Systematic review of research on artificial intelligence applications
in higher education: Where are the educators? International Journal of Educational Technology in Higher Education, 16(39), 1-27.
https://doi.org/10.1186/s41239-019-0171-0

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.5447
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

11363


https://doi.org/10.1234/jiet.v4i1.2022
https://doi.org/10.1108/IJEM-06-2021-0234
https://doi.org/10.24252/jpii.v5i2.2021
https://doi.org/10.32350/jitc.102.04
https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2019.07.039
https://doi.org/10.1177/1534484305278283
https://doi.org/10.1234/jies.v12i1.2023
https://doi.org/10.1186/s41239-019-0171-0

