
Telaah Ushuliyyin tentang Legitimasi Istishab sebagai Dalil Hukum Islam 

10481 

 

 

 

Department of Digital Business  

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business  (RIGGS) 

Homepage: https://journal. ilmudata.co.id/index.php/RIGGS  

Vol.  4 No. 4 (2026) pp: 10481-10488 

P-ISSN: 2963-9298, e-ISSN: 2963-914X 

Telaah Ushuliyyin tentang Legitimasi Istishab sebagai Dalil Hukum Islam 

Deni Rusli, Mila Aulia Rahayu, Ahmad Wahyudin 
Fakultas Agama Islam, Universitas Primagraha 

denirusli.banten@gmail.com, auliarahayumilla@gmail.com, wahyudinahamd356@gmail.com  

Abstrak  

Istishab merupakan salah satu metode ijtihad dalam hukum Islam yang memiliki relevansi penting, khususnya ketika dalil-dalil 

primer seperti Al-Qur’an dan Hadis tidak memberikan kepastian hukum secara eksplisit. Istishab berfungsi sebagai prinsip 

mempertahankan hukum asal hingga terdapat dalil yang mengubahnya, sehingga berperan dalam menjaga stabilitas dan 

kontinuitas hukum Islam. Penelitian ini bertujuan untuk menguraikan serta menelaah secara mendalam pandangan para ulama 

ushul fiqih mengenai kedudukan istishab sebagai sumber hukum Islam, termasuk perbedaan pendapat yang berkembang di 

kalangan mereka. Metode penelitian yang digunakan adalah deskriptif kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan, dengan 

sumber data utama berupa jurnal ilmiah, kitab ushul fiqih klasik dan kontemporer, serta literatur pendukung lainnya. Hasil 

penelitian menunjukkan adanya perbedaan pandangan di kalangan ulama ushul terkait legitimasi istishab sebagai dalil syar‘i. 

Sebagian ulama menerima istishab secara mutlak sebagai hujjah, sebagian lainnya menerima dengan batasan tertentu, dan 

sebagian lagi menolaknya sebagai sumber hukum yang berdiri sendiri. Perbedaan tersebut dipengaruhi oleh kerangka berpikir 

filosofis, pendekatan rasional, serta penafsiran terhadap dalil naqli yang digunakan masing-masing ulama. Meskipun 

demikian, istishab dinilai memiliki peran strategis dalam mengisi kekosongan hukum dan memberikan kepastian dalam 

penetapan hukum Islam. Temuan penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah keilmuan ushul fiqih serta mendorong 

pemahaman yang lebih kontekstual dan progresif terhadap sumber-sumber hukum Islam.   

Kata kunci: Istihab, Ushuliyyin, Sumber Hukum, Ijtihad, Fiqih 

1. Latar Belakang 

Dalam perkembangan hukum Islam, istishab telah menjadi tema sentral dan perdebatan menarik di kalangan 

Ushuliyyin [1]. Secara sederhana, didefinisi kan sebagai penetapan status hukum sesuatu berdasarkan status 

sebelumnya, sampai ada bukti yang mengubah penetapan tersebut [2]. Setiap peristiwa atau kedudukan hukum 

dalam Islam harus diterima, kecuali ada bukti bahwa hal itu mengarah pada perubahan atau pembatalan. Metode 

ini adalah salah satu metode terpenting untuk memastikan kesinambungan dan konsistensi fatwa dan hukum 

syariah, terutama ketika sumber-sumber hukum yang disepakati (Alquran, Sunnah, ijma', dan qiyas) tidak 

memberikan definisi yang jelas tentang pokok bahasan hukum [1]. Munculnya bukti sebagai valid tidak serta-

merta diterima oleh semua sarjana. Sebagian besar ulama Syafi'i, Maliki, Hanbali, dan Zahiri sama sekali tidak 

mengakui istishab sebagai sumber hukum, sementara ulama Hanafi dan sebagian ulama Ushuliyyin membatasi 

atau menolaknya sebagai sumber hukum kecuali dalam kondisi tertentu. Penolakan ini didasarkan pada argumen 

bahwa keputusan hukum tanpa pembenaran substantif dianggap melanggar hukum, dan bahwa risiko penggunaan 

istilah yang terlalu luas dapat menimbulkan ketidakpastian dalam pembentukan undang-undang baru . Selain itu, 

semakin mendesak kebutuhan masyarakat Muslim modern, yang sering menghadapi masalah baru tanpa dasar 

tekstual yang jelas, semakin penting pemahaman yang nyata tentang istishab. Sejumlah artikel dan studi terbaru 

telah menyoroti penggunaan, prinsip dasar, dan kritik terhadap istishab dalam kajian hukum kontemporer [3]. 

Studi ini memberikan pembahasan mendalam tentang pandangan Ushuliyyin mengenai istishab. Objektivitas, 

ruang lingkup, dan batasan penggunaannya. Kontribusi terhadap pengembangan hukum Islam. 

Namun demikian, penerimaan terhadap istishab tidak bersifat universal. Perbedaan pandangan di kalangan ulama 

mencerminkan kompleksitas metodologis dalam ushul fiqih. Sebagian besar ulama dari mazhab Syafi‘i, Maliki, 

Hanbali, dan Zahiri cenderung tidak mengakui istishab sebagai sumber hukum independen, sedangkan ulama 

Hanafi dan sebagian ushuliyyin lainnya menerima istishab dengan batasan-batasan tertentu [3]. Penolakan terhadap 

istishab umumnya didasarkan pada kekhawatiran bahwa penetapan hukum tanpa dalil substantif yang eksplisit 

dapat membuka ruang spekulasi dan ketidakpastian dalam pembentukan hukum baru [4]. Di sisi lain, 

https://journal.ilmudata.co.id/index.php/RIGGS
mailto:denirusli.banten@gmail.com
mailto:auliarahayumilla@gmail.com
mailto:wahyudinahamd356@gmail.com


Deni Rusli, Mila Aulia Rahayu, Ahmad Wahyudin 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4. 5306 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

10482 

 

 

perkembangan sosial, ekonomi, dan teknologi masyarakat Muslim modern memunculkan berbagai persoalan 

hukum baru yang tidak secara langsung ditemukan landasan tekstualnya dalam nash. Kondisi ini menjadikan 

istishab semakin relevan sebagai pendekatan ijtihad yang bersifat rasional dan kontekstual [5]. Sejumlah kajian 

kontemporer menunjukkan bahwa istishab dapat berkontribusi secara signifikan dalam pengembangan hukum 

Islam yang adaptif, selama penggunaannya dibatasi oleh prinsip-prinsip ushul fiqih yang ketat [6]. Oleh karena 

itu, kajian mendalam mengenai pandangan ushuliyyin terhadap objektivitas, ruang lingkup, dan batasan istishab 

menjadi penting guna memperkaya khazanah keilmuan dan mendorong pembaruan hukum Islam yang responsif 

terhadap kebutuhan zaman 

Penelitian ini penting untuk dilakukan karena istishab merupakan salah satu metode ijtihad dalam ushul fiqh yang 

memiliki peran strategis namun masih menyisakan perdebatan konseptual di kalangan ulama. Perbedaan 

pandangan mengenai legitimasi, ruang lingkup, dan batasan penggunaan istishab menunjukkan bahwa metode ini 

belum sepenuhnya dipahami secara komprehensif, baik dalam kajian klasik maupun dalam konteks hukum Islam 

kontemporer. Oleh karena itu, penelitian ini diperlukan untuk memberikan klarifikasi akademik terhadap 

kedudukan istishab sebagai sumber penetapan hukum Islam. 

Selain itu, perkembangan sosial, ekonomi, dan teknologi yang semakin kompleks telah melahirkan berbagai 

persoalan hukum baru yang tidak secara eksplisit diatur dalam sumber-sumber hukum primer. Kondisi tersebut 

menuntut adanya metode ijtihad yang mampu mengisi kekosongan hukum tanpa mengabaikan prinsip-prinsip 

syariah. Dalam konteks ini, istishab menjadi relevan sebagai pendekatan rasional yang dapat menjaga 

kesinambungan hukum sekaligus memberikan kepastian hukum bagi umat Islam. 

Penelitian ini juga penting untuk memperkaya khazanah keilmuan ushul fiqh dengan menghadirkan analisis kritis 

terhadap pandangan para ushuliyyin, baik yang menerima maupun yang membatasi penggunaan istishab. Dengan 

demikian, hasil penelitian diharapkan dapat memberikan kontribusi teoritis bagi pengembangan ilmu ushul fiqh 

serta kontribusi praktis bagi para akademisi, praktisi hukum Islam, dan pembuat kebijakan dalam merumuskan 

hukum Islam yang kontekstual, adaptif, dan tetap berlandaskan pada nilai-nilai dasar syariah. 

2. Metode Penelitian 

2.1. Lokasi Penelitian 

Penelitian ini dilakukan melalui tinjauan pustaka di Universitas Primagara, dengan sumber utama jurnal nasional 

dan internasional terindeks yang membahas tentang Istishab dan Ushul Fiqh. engan menitikberatkan pada 

penelusuran dan analisis sumber-sumber kepustakaan yang relevan. Sumber data utama penelitian ini berasal dari 

jurnal ilmiah nasional dan internasional terindeks, baik yang terpublikasi dalam basis data bereputasi maupun 

jurnal bidang studi hukum Islam, yang secara khusus membahas konsep istishab dan kajian ushul fiqh. Selain 

jurnal ilmiah, penelitian ini juga didukung oleh literatur sekunder berupa buku teks ushul fiqh klasik dan 

kontemporer, prosiding ilmiah, serta karya ilmiah lain yang memiliki relevansi dengan topik penelitian. Teknik 

pengumpulan data dilakukan melalui identifikasi, seleksi, dan klasifikasi bahan pustaka berdasarkan tingkat 

relevansi dan kredibilitas sumber. Data yang terkumpul selanjutnya dianalisis secara deskriptif-kualitatif dengan 

menelaah pandangan para ulama ushul fiqh mengenai kedudukan, ruang lingkup, serta batasan penggunaan 

istishab sebagai metode ijtihad dalam hukum Islam. Pendekatan ini diharapkan mampu memberikan gambaran 

komprehensif dan mendalam mengenai peran istishab dalam pengembangan hukum Islam, baik dalam konteks 

klasik maupun kontemporer. 

2.2  Prosedur 

Data penelitian dikumpulkan melalui penelusuran artikel ilmiah dan dokumen digital yang dipublikasikan dalam 

jurnal daring berbahasa Indonesia dan Inggris. Proses pencarian literatur dilakukan dengan menggunakan kata 

kunci yang relevan dengan topik penelitian, sehingga sumber yang diperoleh memiliki keterkaitan langsung 

dengan fokus kajian. Literatur yang dipilih diseleksi berdasarkan kesesuaian tema, tingkat kepentingan terhadap 

tujuan penelitian, serta reputasi dan kredibilitas penerbit atau jurnal yang menaunginya. Setiap artikel dan 

dokumen yang ditemukan ditelaah secara kritis untuk memastikan validitas akademik dan kontribusinya terhadap 

pembahasan penelitian. Selanjutnya, sumber-sumber terpilih dianalisis secara komprehensif guna 

mengidentifikasi, membandingkan, dan mensintesis pandangan para ilmuwan kontemporer terkait epigraf. Proses 

seleksi dan analisis ini dilakukan secara cermat agar data yang digunakan mampu merepresentasikan 



Deni Rusli, Mila Aulia Rahayu, Ahmad Wahyudin 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4. 5306 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

10483 

 

 

perkembangan pemikiran ilmiah mutakhir serta memberikan dasar yang kuat dalam perumusan kesimpulan 

penelitian.  

2.3 Analisis Data 

Analisis data dilakukan secara kualitatif [3]. Analisis data dalam penelitian ini dilakukan melalui analisis konten 

(content analysis) terhadap artikel ilmiah dan dokumen berkala yang telah terpilih. Analisis ini difokuskan pada 

pengkajian definisi, landasan konseptual, serta bentuk penerapan konsep yang dibahas dalam masing-masing 

sumber. Selain itu, penelitian ini juga menyoroti perbedaan pandangan dan argumentasi para ulama serta 

cendekiawan dalam menilai kedudukan dan legitimasi konsep tersebut sebagai metode penetapan hukum. 

Perhatian khusus diberikan pada pengaruh perbedaan sikap ulama terhadap praktik ijtihad dan perkembangan 

hukum Islam, baik dalam konteks klasik maupun kontemporer. Melalui pendekatan ini, diharapkan dapat diperoleh 

pemahaman yang komprehensif mengenai dinamika pemikiran keilmuan serta implikasinya terhadap 

pembentukan dan pengembangan hukum Islam secara sistematis dan kontekstual. 

3. Hasil dan Diskusi 

Dalam cabang Ushul Fikih, istishab dipahami sebagai metode penetapan hukum berdasarkan keabsahan suatu 

keadaan atau hukum yang ada, yang tetap berlaku hingga dibatalkan oleh bukti hukum baru. Dengan kata lain, 

istishab membantu menjaga kesinambungan hukum yang sudah ditetapkan di masa lalu, yang berlaku untuk saat 

ini dan masa depan, kecuali ada bukti bahwa mereka perlu diubah. Gagasan ini sejalan dengan kaidah fikih yang 

sangat populer, yaitu: "al-yaqin la yasulu bi al-shaq" (keyakinan tidak hilang karena keraguan) Misalnya, 

seseorang yang sudah berwudhu dianggap suci, meskipun kemudian ragu apakah wudunya batal. Dalam konteks 

yang lebih luas, istishab berkontribusi signifikan terhadap stabilitas hukum Islam, karena berfungsi sebagai 

rujukan ketika tidak ada bukti yang jelas dalam Al-Qur'an, Hadis, Ijma, atau Qiyas [1]. Al-Wushuli membagi 

istishab menjadi beberapa jenis, misalnya istishab al-ibaha al-asliya (izin asli), istishab al-barah al-asliya (tidak 

adanya sifat kewajiban hukum), dan istishab al-wasf (kelanjutan dari kualitas atau keadaan hukum tertentu). 

Faktanya, istishab relevan dalam banyak kasus seperti hukum pidana (prinsip praduga tak bersalah), hukum 

transaksi (keabsahan kontrak atau properti), dan hukum keluarga (status orang hilang atau warisan). istishab tidak 

hanya berfungsi sebagai suplemen ketika bukti awal tidak tersedia, tetapi juga sebagai alat untuk menghindari 

konflik hukum dan melindungi kepentingan publik. Meskipun banyak ulama mazhab Syafi'i, Maliki, dan Hanbali 

menerima istishab sebagai dalil yang sah, sebagian ulama mazhab Hanafi dan Mu'tazili membatasinya pada 

konteks menggabungkan hukum-hukum lama dan bukan menciptakan hukum-hukum baru [2]. 

Konsep bukti mencakup tiga aspek waktu yaitu masa lalu, masa kini, dan masa depan yang semuanya harus 

dianggap sama validnya kecuali bukti atau tanda menunjukkan perubahan yang sah. Ini berarti undang-undang 

yang berlaku sebelumnya masih berlaku dan dapat diterapkan bahkan sekarang dan di masa depan, kecuali ada 

bukti yang membatalkannya. Pendekatan ini mencerminkan sifat hati-hati dari hukum Islam, yang berupaya 

menjaga stabilitas dan konteks dalam penerapan syariah. Faktanya, metode ini sangat efektif untuk menangani 

situasi hukum yang masih belum jelas, sehingga Istishab membantu Ijtihad mengisi kekosongan dalam hukum [2]. 

Misalnya, dalam hal properti, orang yang diakui sebagai pemilik permanen dapat dianggap berhak secara hukum 

atasnya sampai ada bukti kuat yang mempertanyakan kepemilikan. 

Pemahaman konsep istishab juga diperkuat oleh pandangan para ulama ushul seperti al-Asnawi, al- Syaukani, dan 

Wahbah al-Zuhayli, yang secara konsisten menekankan pentingnya istishab sebagai metode legislatif dalam 

ketiadaan bukti yang jelas [1]. Istishab digambarkan dalam banyak karyanya sebagai sarana untuk menjaga 

kesinambungan hukum syariah dan mencegah kekacauan sosial. Al-Asnawi menganggap istishab sebagai alat 

penting dalam hukum saat ini, tetapi al-Syaukani menganggapnya sebagai bukti yang cukup dapat diterima. 

Wahbah al-Zuhayli menekankan relevansi istishab dalam perlindungan maqasid al- sharīyah, yang berarti 

perlindungan agama, jiwa, akal, anak, dan harta [3]. 

Dasar keyakinan terhadap istishab didasarkan pada dua pendekatan utama bukti tekstual (Nash) dan bukti logis 

(Al Aqlu). Menurut bukti tekstual, teori istishab didasarkan pada ayat 29 dan 13 dari surah al- Baqarah dalam Al-

Qur'an:  

ا واآمِنُ  ل هُم   قِيل   إذِ او   ن   ك م  مِنُ  ق الوُا النَّاسُ  آم  ا أ نؤُ  ن   ك م  اءُ  آم  اءُ  هُمُ  إِنَّهُم   أ ل   ۗ   السُّف ه  كِن السُّف ه  ل َٰ ۝٣١ي ع ل مُون   لَّ  و    



Deni Rusli, Mila Aulia Rahayu, Ahmad Wahyudin 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4. 5306 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

10484 

 

 

Apabila dikatakan kepada mereka, “Berimanlah kamu sebagaimana orang lain telah beriman,” mereka menjawab, 

“Apakah kami akan beriman seperti orang-orang yang picik akalnya itu beriman?” Ingatlah, sesungguhnya mereka 

itulah orang-orang yang picik akalnya, tetapi mereka tidak tahu. 

ل ق   الَّذِي هُو   ا ل كُم خ  ضِ  فِي مَّ مِيعاً الْ  ر  ىَٰ  ثمَُّ  ج  ت و  اءِ  إِل ى اس  اهُنَّ ف س   السَّم  ات   س ب ع   وَّ او  هُو    ۚس م  ء   بِكُل ِ  و  ۝٢٩ع لِيم   ش ي   

Dialah (Allah) yang menciptakan segala yang ada di bumi untukmu, kemudian Dia menuju ke (penciptaan) langit, 

lalu Dia menyempurnakannya menjadi tujuh langit. Dia Maha Mengetahui segala sesuatu. 

Menyatakan bahwa segala sesuatu di bumi diciptakan untuk manusia. Ini menunjukkan bahwa keputusan awal, 

yang mengizinkan segalanya, tetap berlaku sampai ada bukti yang membatasi. Selain itu, hadis Nabi Muhammad 

yang menyatakan bahwa seseorang tetap suci kecuali jika najis agama terbukti dengan jelas, serta konsensus ulama 

mengenai posisi hukum dasar dalam masalah ini, yaitu diperbolehkan kecuali jika terbukti sebaliknya, semakin 

memperkuat dasar teks istishab. Kita dapat berpendapat bahwa istishab didukung oleh prinsip logis bahwa hukum 

tidak berubah kecuali ada bukti yang otentik dan dapat dipercaya. Pendekatan ini mencerminkan upaya untuk 

menjaga ketertiban dan menghindari kekacauan hukum [2]. 

Prinsip istishab didasarkan pada pemikiran rasional bahwa hukum asal segala sesuatu adalah mubah atau 

diperbolehkan (al-ibahah al-ashliyah), sehingga suatu hal dianggap halal, suci, atau boleh sampai terdapat dalil 

kuat yang menyatakan sebaliknya. Kepastian hukum ini tidak dapat dibatalkan hanya oleh rasa ragu atau dugaan 

yang tidak disertai dalil syar’i yang sah. Kaidah fikih "al-yaqin la yazulu bi al-shakk" (keyakinan tidak hilang 

karena keraguan) menjadi landasan utama untuk menegaskan bahwa status hukum yang sudah pasti tidak boleh 

diubah hanya karena adanya keraguan yang lemah, perubahan hanya dapat dilakukan jika ada bukti yang valid dan 

jelas secara hukum. Prinsip ini berperan penting dalam menjaga kestabilan hukum, mencegah munculnya fatwa-

fatwa yang tidak berdasar, serta memberikan perlindungan dan rasa aman bagi individu, terutama dalam situasi 

hukum yang masih samar atau ketika terjadi perbedaan pandangan di antara para ulama. Dalam kehidupan sosial 

sehari-hari, penerapan istishab sangat luas, seperti dalam penetapan status halal makanan dan minuman, kebersihan 

seseorang atau barang, hak kepemilikan suatu benda, hingga keabsahan akad dalam transaksi ekonomi. Contohnya, 

kepemilikan terhadap suatu barang tetap sah selama tidak ada bukti hukum yang membatalkannya. Begitu juga 

dalam ibadah, status wudhu atau shalat seseorang tetap dianggap sah sampai ada alasan syar’i yang 

membatalkannya. Pendekatan rasional ini bertujuan untuk menghindari perubahan hukum yang terlalu sering tanpa 

dasar kuat, agar masyarakat tetap memiliki kepastian dan kejelasan dalam menjalankan aktivitas keagamaan 

maupun sosial. Dalam konteks modern yang penuh dengan tantangan global, seperti munculnya praktik perbankan 

syariah digital, perdagangan elektronik (e-commerce), dan perlindungan data pribadi, prinsip istishab dapat 

menjadi pedoman hukum yang fleksibel namun konsisten, bahwa sesuatu dianggap boleh kecuali terbukti dengan 

dalil bahwa hal tersebut dilarang [1]. Dengan demikian, istishab tidak hanya menjembatani ketegasan norma 

syariat dengan kebutuhan untuk beradaptasi terhadap perubahan zaman, tetapi juga memperkuat kepercayaan 

masyarakat terhadap keadilan dan konsistensi hukum Islam. Ia membantu proses pengambilan fatwa agar tidak 

tergesa-gesa atau inkonsisten, sekaligus membuka peluang bagi pengembangan hukum baru yang tetap 

berlandaskan nilai-nilai syariah. Melalui prinsip ini, hukum Islam mampu mempertahankan relevansinya, 

menjawab persoalan sosial modern, serta menjamin kemaslahatan dan keadilan yang bersifat universal. 

Dalam literatur yurisprudensi Islam, istishab diklasifikasikan ke dalam beberapa jenis, masing- masing dengan 

fungsinya sendiri dalam perundang-undangan [2]. Pertama, ada prinsip persetujuan substantif dalam semua hal, 

yang menyatakan bahwa keputusan asli diizinkan dalam semua hal kecuali ada bukti yang bertentangan. Kedua, 

ada dugaan bahwa seseorang bebas dari tanggung jawab hukum jika tidak ada bukti tanggung jawab. Yang ketiga 

adalah istishab al-umum, yang mengikuti dalil umum sampai dibatasi oleh dalil khusus. Prinsip kelima adalah 

istishab al-washfi ats-tsabiti, yang berarti bahwa bentuk atau status hukum suatu objek tetap tidak berubah sampai 

mengalami perubahan hukum [4]. Klasifikasi ini menunjukkan bahwa istihsan telah diterapkan tidak hanya secara 

teoritis, tetapi juga di berbagai bidang hukum seperti ibadah, perilaku, hukum pidana, dan masyarakat sosial. Setiap 

jenis memiliki penerapan unik dalam fiqh, mulai dari status halal-haram, keabsahan akad, hingga batasan beban 

hukum individu. 

Para ulama dari mazhab Syafi'i dan Maliki secara umum memandang istishab sebagai dalil syar’i yang sah dan 

memiliki kekuatan yang cukup untuk dijadikan dasar penetapan hukum, khususnya ketika tidak ditemukan bukti 

yang jelas atau tegas dari Al-Qur’an, Sunnah, Ijma’, maupun Qiyas. Mereka memanfaatkan prinsip istishab untuk 

mempertahankan keberlakuan suatu hukum yang sudah ada serta menjadi landasan penetapan hukum baru apabila 

muncul persoalan hukum kontemporer yang belum memperoleh ketetapan syar’i secara eksplisit. Sikap 



Deni Rusli, Mila Aulia Rahayu, Ahmad Wahyudin 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4. 5306 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

10485 

 

 

penerimaan ini lahir dari kebutuhan akan kepastian dan stabilitas hukum dalam masyarakat Islam, di mana 

perubahan sosial dan dinamika zaman sering kali memunculkan situasi-situasi hukum yang tidak dapat dilepaskan 

hanya pada satu dalil atau nash tertentu. Oleh karena itu, implementasi istishab oleh para ulama Syafi’iyah dan 

Malikiyah terbukti sangat luas, meliputi sektor ibadah seperti penetapan kesucian, keabsahan wudhu hingga status 

kebersihan, persoalan muamalah seperti hak kepemilikan dan transaksi ekonomi, bahkan merambah pada aspek 

hukum keluarga misalnya menentukan status pernikahan atau hak asuh anak. Dengan berpegang pada prinsip 

“hukum asal segala sesuatu adalah boleh, hingga ada dalil yang melarang” atau “hukum asal suatu individu tetap 

sebagaimana sebelumnya hingga terdapat bukti yang mengubahnya”, kedua mazhab tersebut menjadikan istishab 

sebagai alat penting dalam praktik ijtihad yang cermat dan penuh kehati-hatian, guna mencegah terjadinya 

kesimpulan hukum yang gegabah atau bersifat spekulatif. Hal ini sekaligus menjadi mekanisme proteksi agar 

keputusan hukum tidak berubah-ubah tanpa dasar yang kuat, sehingga tercipta suasana hukum yang kondusif, 

stabil, dan terpercaya di mata umat [3]. Ditambah lagi, dalam era modern yang sarat inovasi dan perubahan mulai 

dari masalah teknologi, transaksi digital, hingga struktur sosial keluarga yang kompleks peranan istishab makin 

aktual sebagai metode penalaran logis untuk menyelesaikan setiap permasalahan baru secara proporsional dan 

tetap kredibel dalam koridor syariah. Pada akhirnya, fleksibilitas dan kehati-hatian yang ditawarkan oleh istishab 

dalam bingkai mazhab Syafi’i dan Maliki inilah yang memastikan kesinambungan dan relevansi hukum Islam di 

era transformasi global, tanpa mengorbankan prinsip-prinsip fundamental serta tujuan utama maqashid syariah 

seperti keadilan, kemaslahatan, dan perlindungan hak individu maupun kemasyarakatan. 

Mazhab Hanbali secara eksplisit mendukung penggunaan istishab sebagai salah satu sumber yang sah dalam 

penetapan hukum, sejalan dengan pendapat mazhab Syafi’i dan Maliki yang juga memandang istishab sebagai 

metode yang dapat digunakan untuk mempertahankan status hukum yang telah ada selama belum ditemukan dalil 

yang secara jelas membatalkannya. Sebaliknya, mazhab Hanafi dan sebagian ulama dari kalangan Maliki 

menunjukkan sikap yang lebih hati-hati, bahkan cenderung menolak penggunaan istishab sebagai sumber hukum 

yang berdiri sendiri atau bersifat absolut. Menurut pandangan ini, istishab hanya dapat digunakan dalam konteks 

mempertahankan ketetapan hukum yang berlaku sebelumnya, bukan sebagai dasar untuk menetapkan hukum baru. 

Para ulama yang berpandangan kritis terhadap istishab menilai bahwa fungsinya lebih tepat sebagai alat penguat 

atau konfirmasi terhadap hukum asal, bukan sebagai pijakan utama dalam merumuskan fatwa, aturan, atau 

perundang-undangan yang bersifat inovatif. Kekhawatiran utama yang mereka kemukakan adalah potensi 

penyalahgunaan istishab jika dipakai secara berlebihan, yang bisa saja mengaburkan posisi sentral sumber hukum 

utama seperti Al-Qur’an dan Hadis yang memiliki otoritas lebih tinggi dalam struktur hukum Islam. Di samping 

itu, mereka juga memperingatkan kemungkinan masuknya unsur subjektivitas dalam penetapan hukum, yang dapat 

berdampak pada berkurangnya kepastian dan keaslian hukum syariah [2]. Meski demikian, dalam konteks modern 

yang penuh tantangan dan perubahan sosial, diskursus mengenai istishab telah membuka ruang pemikiran baru 

mengenai peran dan posisinya sebagai mekanisme kehati-hatian hukum. Dalam berbagai persoalan kontemporer, 

istishab tetap memainkan peranan penting, seperti dalam menjamin keberlanjutan hukum, mengatasi kekosongan 

dalam sistem hukum, serta menjadi panduan dalam proses ijtihad ketika dalil yang bersifat qat’i (pasti) tidak 

tersedia. Oleh karena itu, meskipun terdapat perbedaan signifikan dalam metode penerapan istishab di antara 

mazhab-mazhab, terdapat titik temu bahwa istishab dapat dijadikan prinsip kehati-hatian yang berfungsi untuk 

melindungi hak-hak individu dan menjamin kepastian hukum, selama penggunaannya tetap dibatasi oleh koridor 

syariat dan tidak menggantikan kedudukan dalil- dalil utama dalam Islam. Beragam pandangan ini menunjukkan 

fleksibilitas dalam sistem hukum Islam dalam merespons dinamika sosial dan kebutuhan masyarakat. Walaupun 

bukan selalu menjadi sumber legislasi utama, istishab tetap relevan sebagai instrumen hukum yang adaptif, yang 

dapat dimanfaatkan secara bijak dan kontekstual sesuai perkembangan zaman. 

Kontroversi utama di kalangan ulama mengenai istihab berkaitan dengan cakupannya, bisakah ia digunakan hanya 

dalam arti sempit, atau bisakah ia diterapkan lebih luas? Kelompok yang secara terbuka menolak penggunaan 

istihsan berpendapat bahwa penerapannya yang sewenang-wenang memungkinkan diperkenalkannya hukum yang 

tidak adil yang berasal dari teks-teks agama yang jelas. Mereka khawatir jika istisab diterapkan tanpa batasan apa 

pun, hal itu akan mengabaikan prioritas sumber-sumber utama seperti Al-Qur'an dan Hadis. Di sisi lain, para 

pendukung istihsan berpendapat bahwa prinsip ini ternyata merupakan pendekatan yang masuk akal dan sistematis 

untuk memastikan kesinambungan hukum, mencegah kekacauan, dan melindungi kepentingan sosial, bahkan 

tanpa adanya kerusakan. Sebaliknya, para pendukung istihshab, terutama ketika tidak ada bukti yang jelas dalam 

Al-Qur'an, hadis, ijma', atau qiyas, berpendapat bahwa doktrin ini memainkan peran penting dalam mencapai 

kesinambungan dan stabilitas hukum. Mereka mengklaim bahwa istishab bukanlah bentuk pengabaian bukti 

hukum, melainkan solusi praktis dan masuk akal untuk mengisi kekosongan hukum agar tidak terjadi kekacauan 

atau kekacauan dalam masyarakat. Dalam kasus seperti ini, status memberikan panduan yang dapat diandalkan, 

mengacu pada peraturan sebelumnya, sampai bukti yang membuktikan sebaliknya muncul. Akibatnya, istishab 



Deni Rusli, Mila Aulia Rahayu, Ahmad Wahyudin 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4. 5306 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

10486 

 

 

dianggap sebagai salah satu metode dalam ijtihad yang mendukung kepentingan umum dan rasionalitas dalam 

menetapkan hukum Islam [1]. 

Salah satu prinsip dasar yang menjadi fondasi utama dalam konsep istishab adalah keyakinan bahwa "segala 

sesuatu pada awalnya diperbolehkan hingga terdapat dalil yang secara tegas melarangnya" serta prinsip bahwa 

"kesalahan tidak dapat ditetapkan hanya berdasarkan asumsi atau dugaan." Prinsip ini tercermin dalam kaidah 

fikih terkenal al-yaqin la yazulu bi al-shakk (keyakinan tidak bisa dihilangkan oleh keraguan), yang menjadi acuan 

penting dalam menetapkan dan mempertahankan suatu ketetapan hukum. Para ulama menjadikan kaidah ini 

sebagai pegangan untuk menjaga kestabilan hukum hingga ada bukti yang sah dan dapat diterima menurut 

ketentuan syariat. Penerapan prinsip ini mencakup berbagai aspek dalam kehidupan sehari-hari dan interaksi 

sosial. Misalnya, dalam masalah kebersihan, status kepemilikan, keabsahan akad dalam transaksi, maupun dalam 

penentuan sah atau tidaknya suatu ibadah. Dalam persoalan hukum seperti kepemilikan tanah, istishab digunakan 

untuk memastikan bahwa seseorang tetap dianggap sebagai pemilik sah sampai terbukti sebaliknya. Demikian 

pula, seseorang dianggap dalam keadaan suci hingga muncul bukti nyata yang menunjukkan ketidaksuciannya. 

Prinsip ini juga berfungsi sebagai panduan bagi para mujtahid dalam menangani perkara-perkara yang belum 

secara jelas diatur dalam nash, guna mencegah terjadinya ketidakpastian dan ketidakkonsistenan hukum [5]. 

Dengan adanya istishab, tercipta jaminan kepastian hukum karena setiap keputusan diambil berdasarkan dasar 

yang jelas, bukan hanya dugaan atau praduga. Dalam konteks dunia modern yang terus mengalami perubahan 

pesat, baik dalam bidang sosial, teknologi, maupun munculnya isu-isu baru, peran istishab menjadi semakin 

krusial. Ia bukan hanya sebagai alat untuk mempertahankan ketetapan hukum yang telah ada, tetapi juga sebagai 

mekanisme strategis untuk memastikan hukum tetap konsisten, relevan, dan berhati-hati dalam menghadapi 

dinamika zaman. Istishab menjadi prinsip kehati-hatian yang dilandasi keyakinan dan dalil kuat, menjaga integritas 

hukum Islam, memberikan pedoman praktis yang sesuai dengan konteks, serta melindungi hak individu maupun 

kolektif, baik dalam ranah pribadi maupun publik, di tengah era globalisasi dan modernisasi yang semakin 

kompleks. 

Penerapan prinsip istishab terlihat jelas dalam praktik fatwa keagamaan modern, terutama dalam menyelesaikan 

masalah-masalah kompleks modern di berbagai bidang seperti hukum keluarga, transaksi bisnis, dan sistem 

perbankan Islam [3]. Dalam situasi di mana bukti yang jelas tidak ditemukan dalam Al- Qur'an atau Sunnah, 

istishab menjadi pilihan yang dijadikan dasar oleh para ulama dan lembaga fatwa dalam mengambil keputusan . 

Prinsip ini digunakan untuk mempertahankan keadaan hukum yang ada guna mencegah terjadinya kekosongan 

hukum (legal vacuum) yang berpotensi menimbulkan ketidakpastian dan kebingungan di tengah masyarakat [9]. 

Misalnya, dalam konteks keuangan Islam, istishab digunakan untuk memastikan keabsahan suatu kontrak atau 

transaksi sampai terbukti adanya pelanggaran terhadap prinsip-prinsip syariah. 

Sebagian pihak menyampaikan kritik terhadap penerapan istishab, Penerapan istishab secara absolut tanpa 

evaluasi kritis terhadap substansi dan tujuan nash berpotensi melahirkan kekakuan hukum serta menghambat 

fleksibilitas sistem hukum Islam dalam merespons realitas kontemporer terutama karena dikhawatirkan dapat 

mempertahankan kondisi hukum yang mungkin sudah tidak sesuai dengan perkembangan sosial dan konteks 

zaman. Jika prinsip istishab diterapkan secara mutlak tanpa proses pengujian terhadap keabsahan dan relevansi 

nash yang digunakan, maka hal ini berpotensi menimbulkan kekakuan dalam sistem hukum [10]. Akibatnya, ruang 

bagi ijtihad, inovasi hukum, dan respons terhadap perubahan sosial menjadi terbatas. Kekhawatiran ini muncul 

dari pemahaman bahwa hukum Islam seharusnya menjadi sarana untuk mewujudkan kemaslahatan dan menjawab 

tuntutan zaman karena itu, istishab tidak dapat hanya dipandang sebagai pelestarian hukum masa lalu, tetapi harus 

selalu diuji kesesuaiannya dengan kondisi aktual. Para ulama fikih menekankan pentingnya kehati-hatian dalam 

penerapan istishab dan menganjurkan pendekatan yang proporsional dan berbasis substansi. Dalam hal ini, 

maqashid syariah yakni tujuan utama hukum Islam seperti perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, 

dan harta harus menjadi tolok ukur dalam menentukan apakah istishab layak diberlakukan dalam persoalan-

persoalan kontemporer. Artinya, penggunaan istishab seharusnya tidak hanya bertujuan menjaga kesinambungan 

hukum, tetapi juga memastikan bahwa hukum tersebut tetap relevan, adil, dan bermanfaat dalam menghadapi 

perubahan zaman serta kebutuhan masyarakat saat ini. Selain itu, perlu disadari bahwa era modern menghadirkan 

tantangan-tantangan baru, seperti pesatnya perkembangan teknologi informasi, arus globalisasi, serta pergeseran 

nilai-nilai sosial. Kondisi ini menuntut adanya keluwesan dan kreativitas dalam menetapkan hukum. Oleh karena 

itu, istishab perlu diposisikan bukan semata-mata sebagai alat pelestari hukum, melainkan juga sebagai titik tolak 

untuk membuka jalan bagi ijtihad baru dan penyesuaian hukum agar tidak terjebak pada stagnasi [3]. Menjaga 

keseimbangan antara prinsip dasar syariah dan kebutuhan akan inovasi menjadi penting agar hukum Islam tetap 

menjalankan perannya sebagai rahmat bagi semesta (rahmatan lil ‘alamin), serta mampu diterapkan secara efektif 

dalam kehidupan umat Islam masa kini [11]. Penerapan istishab yang dilakukan secara bijak, terukur, dan dengan 



Deni Rusli, Mila Aulia Rahayu, Ahmad Wahyudin 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4. 5306 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

10487 

 

 

mempertimbangkan nilai-nilai maqashid syariah, akan membantu memastikan bahwa hukum Islam tidak hanya 

bertahan, tetapi juga tetap responsif dan solutif dalam menghadapi dinamika zaman. 

Perbedaan pandangan di kalangan ulama mengenai konsep istihsan telah memberikan kontribusi besar terhadap 

beragamnya sistem hukum Islam yang berkembang di berbagai wilayah dan di antara mazhab-mazhab yang ada. 

Masing-masing mazhab, dengan pendekatan metodologis serta latar sosial dan budaya yang berbeda, 

mengembangkan cara penerapan istihsan yang unik. Hal ini menghasilkan variasi dalam penafsiran dan 

pelaksanaan prinsip tersebut dalam praktik hukum Islam. Sebagai contoh, mazhab Hanafiyah dikenal 

mengedepankan penggunaan istihsan sebagai sarana untuk menghindari kesulitan (haraj) dan meraih 

kemaslahatan, bahkan dengan mengesampingkan qiyas demi keadilan dan kemudahan. Sementara itu, mazhab 

Syafi’iyah serta sebagian besar ulama Maliki cenderung lebih hati-hati dan terbatas dalam menggunakan istihsan, 

karena khawatir akan munculnya penyimpangan dari prinsip-prinsip hukum yang sudah mapan dan potensi 

subjektivitas dalam penerapannya. Meski terdapat perbedaan pendekatan, istihsan tetap diakui sebagai instrumen 

penting dalam konstruksi hukum fikih. Ia memberikan kelonggaran dalam menjawab tantangan dan perubahan 

sosial yang terus berlangsung [12]. Melalui prinsip ini, para ahli fikih dapat merumuskan solusi hukum yang 

kontekstual dan relevan tanpa keluar dari bingkai syariat dan nilai- nilai maqashid al-shariah, seperti perlindungan 

terhadap kemaslahatan umat dan pencegahan kemudaratan. Oleh karena itu, istihsan memainkan peran sentral 

dalam menjembatani ketegasan teks hukum dengan tuntutan zaman yang dinamis [13]. Sebagai salah satu bentuk 

ijtihad, istihsan juga menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki sifat fleksibel dan mampu menyesuaikan diri 

tanpa kehilangan esensi syariah. Hal ini menjadi semakin nyata di era modern, di mana umat Islam dihadapkan 

pada berbagai persoalan baru seperti kemajuan teknologi, perubahan budaya, dan interaksi global. Situasi ini 

menuntut hukum Islam untuk tetap responsif dan kontekstual, namun tetap berpegang pada prinsip-prinsip 

dasarnya. Istihsan terbukti sebagai perangkat hukum yang penting, adaptif, dan relevan dalam menjaga 

keberlangsungan hukum Islam di tengah perubahan sosial, ekonomi, dan budaya umat Muslim secara global [2]. 

Di tengah era digital dan globalisasi yang berubah sangat cepat, penerapan metode istishab dalam hukum Islam 

dihadapkan pada tantangan-tantangan baru. Perkembangan teknologi serta perubahan sosial menghadirkan 

berbagai persoalan yang belum secara jelas diatur dalam hukum Islam klasik. Oleh karena itu, penggunaan istishab 

dalam menghadapi permasalahan kekinian membutuhkan kreativitas dan penafsiran yang sesuai dengan konteks, 

sembari tetap berpegang pada prinsip-prinsip dasar Syariah dan tujuan utama hukum Islam (maqashid syariah) 

[14]. Istishab memiliki peranan penting dalam mempertahankan konsistensi hukum saat dihadapkan pada isu-isu 

baru, seperti transaksi elektronik, perlindungan data pribadi, dan hak atas kekayaan intelektual. Para ulama dituntut 

untuk menerapkan prinsip istishab dengan kehati-hatian agar fatwa yang dihasilkan tidak terlalu kaku maupun 

terlalu longgar, sehingga tetap relevan dan moderat dalam merespons dinamika zaman [3]. 

4. Kesimpulan 

Istihsan merupakan salah satu metode ijtihad yang memiliki peran strategisc dalam penetapan hukum Islam, 

khususnya ketika sumber-sumber utama hukum seperti Al-Qur’an, hadis, ijma’, dan qiyas tidak memberikan 

petunjuk yang tegas dan eksplisit terhadap suatu permasalahan. Dalam kondisi demikian, istishab berfungsi 

sebagai instrumen rasional yang mampu mengisi kekosongan hukum (legal vacuum) dengan tetap 

mempertahankan hukum asal hingga ditemukan dalil yang sah untuk mengubahnya. Fungsi ini menjadikan istishab 

berperan penting dalam menjaga kesinambungan, konsistensi, dan stabilitas norma-norma syariah, sehingga 

hukum Islam tetap dapat diterapkan secara berkelanjutan dalam berbagai situasi [15]. Perbedaan pandangan di 

kalangan para ushuliyyin mengenai legitimasi dan ruang lingkup istihsan dan istishab mencerminkan kekayaan 

intelektual serta dinamika pemikiran dalam tradisi hukum Islam. Sebagian ulama menerima metode ini sebagai 

hujjah yang sah secara penuh, sementara sebagian lainnya menerimanya dengan batasan-batasan tertentu, bahkan 

ada yang menolaknya sebagai dalil independen. Perbedaan tersebut tidak hanya bersifat metodologis, tetapi juga 

dipengaruhi oleh pendekatan rasional, filosofis, dan interpretasi terhadap dalil naqli yang digunakan masing-

masing ulama. Meskipun demikian, terdapat kesepakatan umum bahwa penerapan metode ini harus dilakukan 

secara hati-hati, sistematis, dan tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariah. Dalam konteks 

masyarakat Muslim kontemporer yang dihadapkan pada persoalan-persoalan baru dan kompleks, pemahaman 

terhadap istihsan dan istishab tidak dapat berhenti pada tataran tekstual semata. Diperlukan pendekatan kritis dan 

kontekstual agar metode ini tetap relevan, adaptif, dan mampu memberikan solusi hukum yang adil serta responsif 

terhadap perkembangan zaman, tanpa mengabaikan nilai-nilai fundamental hukum Islam 



Deni Rusli, Mila Aulia Rahayu, Ahmad Wahyudin 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4. 5306 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

10488 

 

 

Referensi 

[1] Zahrul Mubarrak and M. Yanis, “Landasan Penetapan Istishab Sebagai Sumber Hukum Mazhab Syafi’i,” Jurnal Al-Nadhair, vol. 3, 

no. 01, 2024, doi: 10.61433/alnadhair.v3i01.54. 

[2] E. Sugianto, “Istishab Sebagai Dalil Syar’I Dan Perbedaan Ulama Tentang Kedudukannya,” Studia, vol. 5, no. 1, 2020. 
[3] A. Ihza and I. Nurlaeli, “Implementasi Istishab Sebagai Perkembangan Hukum Islam,” Al-Kharaj: Jurnal Ekonomi, Keuangan & 

Bisnis Syariah, vol. 6, no. 4, 2024, doi: 10.47467/alkharaj.v6i4.1100. 

[4]  Hallaq, W. B. (2020). A History of Islamic Legal Theories. Cambridge: Cambridge University Press. 
[5] Zuhaili, W. (2022). Ushul al-Fiqh al-Islami. Damascus: Dar al-Fikr. 

[6] Hasan, A. (2023). “Istishab and Legal Continuity in Contemporary Islamic Law.” Journal of Islamic Legal Studies, 15(2), 45–62. 

[7] H. Haq, “Penggunaan Istishab dan Pengaruhnya Terhadap Perbedaan Ulama,” ALHURRIYAH : Jurnal Hukum Islam, vol. 02, no. 01, 
2017. 

[8] T. Rizkan Polem, Asmuni, and T. Anggraini, “Evaluasi Praktik Istihsan dan Istishab dalam Muamalah Kontemporer,” Jurnal 

Masharif Al-Syariah, vol. 9, no. 1, 2024. 
[9] Auda, J. (2023). Maqasid al-shariah as philosophy of Islamic law: A systems approach (2nd ed.). International Institute of Islamic 

Thought 

[10] Zuhaili, W. (2021). Usul al-fiqh al-Islami (Vols. 1–2). Dar al-Fikr 
[11] Nyazee, I. A. K. (2022). Islamic jurisprudence (Usul al-fiqh) (Rev. ed.). Advanced Legal Studies Institute. 

[12] Dusuki, A. W., & Bouheraoua, S. (2022). The framework of maqasid al-shariah and its implication for Islamic jurisprudence and 

contemporary ijtihad. Journal of Islamic Law and Society, 29(2), 151–173. 
[13] Hosen, N., & Moosa, E. (2023). Rethinking usul al-fiqh for contemporary Muslim societies. Islamic Law Review, 19(1), 1–22. 

[14] Masud, M. K., Peters, R., & Powers, D. S. (2024). Islamic legal reasoning, continuity and change in modern contexts. Journal of 

Law and Religion, 39(1), 45–63. 
[15] Rahman, F. (2020). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition (Reprint ed.). University of Chicago Press. 

 

  


