
 Pemikiran Hukum tentang Keseimbangan Tata Kelola Syariah bagi Lembaga Keuangan Syariah 

9079 

 

 

 

Department of Digital Business  

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business  (RIGGS) 

Homepage: https://journal. ilmudata.co.id/index.php/RIGGS  

Vol.  4 No. 4 (2026) pp: 9079-9085 

P-ISSN: 2963-9298, e-ISSN: 2963-914X 

 

Pemikiran Hukum tentang Keseimbangan Tata Kelola Syariah bagi 

Lembaga Keuangan Syariah 
 

Iib Hibaturohman1, Oyo Sunaryo Mukhlas2, Burhanuddin3 
1-3 UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

1iibbabakan@gmail.com, 2oyosunaryomuklas@uinsgd.ac.id, 3burhanuddin@uinsgd.ac.id   
 

Abstrak  
Penelitian ini dilatarbelakangi oleh pentingnya penerapan prinsip keseimbangan dalam tata kelola syariah pada lembaga 

keuangan syariah agar tidak hanya berfungsi sebagai entitas bisnis, tetapi juga sebagai instrumen hukum dan moral dalam 

mewujudkan keadilan dan kemaslahatan. Tujuan penelitian ini adalah menganalisis konsep hukum Islam tentang 

keseimbangan dalam tata kelola syariah serta implementasinya secara ideal pada lembaga keuangan syariah. Penelitian ini 

menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi literatur terhadap sumber-sumber hukum Islam klasik 

dan kontemporer, regulasi syariah, serta kajian empiris mengenai praktik tata kelola pada lembaga keuangan syariah. 

Analisis dilakukan secara induktif dengan memadukan perspektif fiqh mu‘āmalah dan maqashid al-syari‘ah sebagai 

kerangka teori utama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa keseimbangan tata kelola syariah merupakan prinsip 

fundamental yang menuntut harmonisasi antara kepatuhan hukum (sharia compliance), efektivitas manajerial, dan 

kemaslahatan sosial. Temuan penelitian mengungkapkan bahwa peran Dewan Pengawas Syariah, serta regulasi yang 

dikeluarkan oleh DSN-MUI dan OJK, memiliki posisi strategis dalam menjaga integritas moral, etika, dan kepatuhan 

syariah lembaga keuangan syariah. Implikasi penelitian ini menegaskan bahwa tata kelola syariah yang seimbang tidak 

hanya menuntut kesesuaian formal terhadap ketentuan hukum Islam, tetapi juga harus mencerminkan nilai keadilan, 

transparansi, akuntabilitas, serta tanggung jawab sosial, sehingga lembaga keuangan syariah mampu berperan sebagai 

entitas ekonomi sekaligus agen moral dan sosial dalam mewujudkan sistem keuangan Islam yang adil, etis, dan 

berkelanjutan. 

Kata Kunci: : Hukum Islam, Keseimbangan, Tata Kelola Syariah, Maqashid Al-Syari‘Ah, Lembaga Keuangan Syariah. 

1. Latar Belakang 

Fenomena pertumbuhan lembaga keuangan syariah (LKS) di Indonesia menandai pergeseran paradigma 

ekonomi yang berorientasi pada nilai keadilan, transparansi, dan keberlanjutan.[1] Dalam dua dekade terakhir, 

perkembangan sistem keuangan syariah menunjukkan tren positif, baik secara global maupun nasional.[2] Data 

Islamic Financial Services Board (IFSB, 2023) mencatat bahwa aset keuangan syariah global telah mencapai 

lebih dari US$ 4,5 triliun dengan pertumbuhan rata-rata 10% per tahun, di mana sektor perbankan syariah 

menjadi kontributor terbesar. Di tingkat nasional, Indonesia saat ini menempati posisi ketiga dunia setelah Iran 

dan Arab Saudi, dengan pangsa pasar perbankan syariah mencapai 7,5% dari total aset perbankan nasional 

menurut OJK (2024).[3] Kondisi ini menunjukkan bahwa keuangan syariah bukan lagi entitas alternatif, tetapi 

telah menjadi bagian penting dari sistem ekonomi modern. 

 

Meningkatnya peran LKS tentu menuntut penguatan tata kelola (governance) yang tidak hanya fokus 

pada keberhasilan bisnis, tetapi juga kesesuaian dengan prinsip hukum dan nilai moral Islam. Tata kelola syariah 

(sharia governance) dipahami bukan sekadar kepatuhan administratif terhadap regulasi, tetapi sebagai wujud 

komitmen terhadap nilai keadilan dan kemaslahatan. Pada titik inilah muncul isu krusial mengenai 

keseimbangan (balance) antara kepatuhan hukum syariah, efektivitas manajerial, dan orientasi profitabilitas 

lembaga. Tanpa keseimbangan, lembaga keuangan syariah berpotensi menyimpang dari misi spiritualnya dan 

hanya terjebak pada orientasi ekonomi semata.[4] 

 

Secara konseptual, tata kelola syariah mencakup peran Dewan Pengawas Syariah (DPS), sistem 

pengawasan internal, hingga regulasi eksternal yang dikeluarkan oleh otoritas seperti DSN-MUI dan OJK. 

Dalam kerangka hukum Islam, tata kelola yang baik harus mencerminkan maqashid al-syari‘ah yang menjaga 

agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.[5] Namun, realitas di lapangan menunjukkan bahwa penerapan tata 

https://journal.ilmudata.co.id/index.php/RIGGS
mailto:iibbabakan@gmail.com
mailto:2oyosunaryomuklas@uinsgd.ac.id
mailto:3burhanuddin@uinsgd.ac.id


Iib Hibaturohman1, Oyo Sunaryo Mukhlas2, Burhanuddin3 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, Januari 2026 

DOI: https://doi.org/ 10.31004/riggs.v4i4.5187 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

9080 

 

 

kelola seringkali tidak seideal konsep normatif. Beberapa studi menemukan adanya compliance gap antara 

ketentuan fatwa dan implementasi produk keuangan, serta ketidakseimbangan antara nilai normatif dan praktik 

operasional. Hal ini berpotensi menimbulkan persoalan kepercayaan publik dan mengurangi nilai spiritual 

ekonomi syariah.[6] 

 

Tantangan keseimbangan tata kelola syariah semakin kompleks ketika dihadapkan pada dinamika 

regulasi, beragamnya interpretasi fatwa, tuntutan kompetisi industri, dan keterbatasan kompetensi sebagian 

DPS.[7] Selain itu, sistem hukum nasional Indonesia yang mengakomodasi prinsip syariah melalui Undang-

Undang Nomor 21 Tahun 2008 sebenarnya memberikan dasar kuat bagi tata kelola syariah, namun 

implementasinya masih menghadapi kendala koordinasi, konsistensi regulasi, serta efektivitas pengawasan.[8] 

Kondisi ini menunjukkan adanya gap antara konsep ideal tata kelola syariah dengan praktik yang berjalan, 

sehingga diperlukan kajian hukum yang lebih mendalam, kritis, dan komprehensif. 

 

Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada upaya menggali pemikiran hukum Islam tentang prinsip 

keseimbangan tata kelola syariah dengan memadukan pendekatan normatif dan konteks praktik kelembagaan 

kontemporer. Penelitian ini tidak hanya membahas aspek kepatuhan hukum dan regulasi, tetapi juga mencoba 

menempatkan keseimbangan sebagai konsep hukum yang memiliki dimensi filosofis, etis, dan spiritual. Dengan 

demikian, keseimbangan tata kelola dipahami sebagai harmonisasi antara hukum ilahi (syariah) dan hukum 

insani (fiqh) yang diimplementasikan dalam realitas ekonomi modern. 

 

Berdasarkan kondisi tersebut, muncul pertanyaan mendasar: bagaimana pemikiran hukum Islam 

memandang konsep keseimbangan tata kelola syariah? Bagaimana prinsip keseimbangan tersebut seharusnya 

diterapkan dalam tata kelola LKS, terutama dalam konteks regulasi nasional dan tantangan praktik? Oleh karena 

itu, tujuan penelitian ini adalah menganalisis secara mendalam konsep hukum tentang keseimbangan tata kelola 

syariah serta mengidentifikasi implikasinya terhadap keberlanjutan, keadilan, dan kredibilitas lembaga keuangan 

syariah. 

 

Penelitian ini diharapkan memberikan implikasi teoritis berupa penguatan pemahaman konseptual 

mengenai keseimbangan tata kelola syariah dalam perspektif hukum Islam. Secara praktis, hasil penelitian ini 

diharapkan menjadi rujukan bagi regulator, DPS, dan pelaku industri dalam memperkuat sistem tata kelola yang 

lebih efektif, akuntabel, berkeadilan, dan berorientasi kemaslahatan.[9] Dengan demikian, lembaga keuangan 

syariah tidak hanya berfungsi sebagai entitas ekonomi, tetapi juga sebagai agen moral dan sosial yang berperan 

besar dalam mewujudkan ekonomi Islam yang adil, etis, dan berkelanjutan. 

 

2. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis penelitian deskriptif-analitis yang bertujuan 

menggali pemikiran hukum Islam tentang keseimbangan tata kelola syariah pada lembaga keuangan syariah 

secara mendalam dan komprehensif.[10] Pendekatan penelitian ini bersifat normatif-empiris, yaitu dengan 

mengkaji prinsip, konsep, dan norma hukum Islam, kemudian menghubungkannya dengan praktik tata kelola 

lembaga keuangan syariah di era modern.[11] Alat penelitian yang digunakan berupa data sekunder yang 

diperoleh melalui studi literatur dari jurnal ilmiah, buku akademik, fatwa DSN-MUI, regulasi OJK, laporan 

kebijakan resmi, serta dokumen kelembagaan lembaga keuangan syariah yang relevan. Pemilihan metode 

kualitatif ini bertujuan untuk memungkinkan peneliti melakukan interpretasi mendalam terhadap makna dan nilai 

maqashid al-syari‘ah dalam membangun keseimbangan antara kepatuhan hukum syariah, efektivitas manajerial, 

dan kemaslahatan sosial dalam tata kelola syariah.[12] Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan 

menghadirkan model tata kelola syariah yang tidak hanya formalistik dan patuh regulasi, tetapi juga selaras 

dengan nilai keadilan, transparansi, dan tanggung jawab sosial sehingga mampu menjawab kesenjangan antara 

norma ideal hukum Islam dan praktik operasional lembaga keuangan syariah.[13] Dengan demikian, metode 

penelitian ini diharapkan memberikan implikasi teoretis berupa penguatan basis konseptual keseimbangan tata 

kelola syariah, serta implikasi praktis bagi penguatan peran Dewan Pengawas Syariah, otoritas regulasi, dan 

lembaga keuangan syariah dalam mewujudkan tata kelola yang lebih etis, berkeadilan, dan berkelanjutan. 

 

 



Iib Hibaturohman1, Oyo Sunaryo Mukhlas2, Burhanuddin3 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, Januari 2026 

DOI: https://doi.org/ 10.31004/riggs.v4i4.5187 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

9081 

 

 

3.  Hasil dan Diskusi 

3.1 Keseimbangan Tata Kelola Syariah sebagai Manifestasi Maqashid al-Syari‘ah dalam Lembaga 

Keuangan Syariah 

Keseimbangan tata kelola syariah dalam Lembaga Keuangan Syariah (LKS) merupakan implementasi 

konkret dari tujuan hukum Islam (maqashid al-syari‘ah) yang menempatkan kemaslahatan sebagai orientasi 

utama dalam pengelolaan sistem keuangan.[14] Teori hukum Islam menegaskan bahwa setiap kebijakan 

ekonomi tidak boleh berhenti pada tingkat kepatuhan formal terhadap teks dan prosedur hukum semata, tetapi 

harus diarahkan pada pencapaian tujuan hukum berupa keadilan, perlindungan hak-hak pihak terkait, dan 

peningkatan kesejahteraan sosial.[15] Dengan demikian, tata kelola syariah yang ideal harus mampu 

menghadirkan harmonisasi antara aspek legal compliance dengan spirit maqashid sebagai moral purpose of law 

sehingga pelaksanaan keuangan syariah tidak hanya sah secara hukum, tetapi juga bermakna secara etis dan 

sosial. 

Dalam perspektif maqashid al-syari‘ah, tata kelola keuangan syariah yang berimbang harus mampu 

menjaga lima aspek fundamental kehidupan manusia, yaitu agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dalam 

konteks LKS, aspek yang paling dominan adalah perlindungan terhadap harta (hifz al-mal), namun 

pengelolaannya tetap harus terikat pada nilai kemanusiaan, keadilan sosial, dan tanggung jawab moral. Oleh 

karena itu, kebijakan manajemen risiko, sistem pembiayaan, serta mekanisme penyaluran dana harus dirancang 

tidak hanya untuk memastikan keberlangsungan profit dan stabilitas lembaga, tetapi juga memberi dampak 

positif bagi kesejahteraan masyarakat dan menghindarkan mereka dari praktik-praktik keuangan yang 

merugikan.[16] 

 

Keseimbangan tata kelola ini juga tercermin dalam relasi antara kepentingan lembaga, nasabah, dan 

masyarakat luas. LKS tidak boleh hanya memprioritaskan kepentingan pemegang saham semata, tetapi harus 

memberikan perlindungan yang proporsional kepada nasabah serta mempertimbangkan implikasi sosial dari 

setiap kebijakan ekonomi yang diambil.[17] Prinsip tawazun menuntut adanya kesadaran etis bahwa setiap 

aktivitas keuangan memiliki konsekuensi sosial, sehingga seluruh proses pengambilan keputusan harus 

dilakukan dengan penuh tanggung jawab hukum, moral, dan kemaslahatan publik sebagai orientasi 

utamanya.[18] 

 

Dalam kerangka hukum nasional, implementasi tata kelola syariah yang berimbang memperoleh 

dukungan kuat melalui regulasi Otoritas Jasa Keuangan (OJK) serta fatwa Dewan Syariah Nasional Majelis 

Ulama Indonesia (DSN-MUI). Regulasi tersebut tidak hanya memberikan kepastian hukum bagi operasional 

LKS, tetapi juga menghadirkan fleksibilitas agar prinsip maqashid tetap dapat dijalankan secara kontekstual 

sesuai perkembangan industri keuangan dan dinamika kebutuhan masyarakat. Integrasi antara hukum Islam dan 

sistem hukum nasional ini pada akhirnya menciptakan legitimasi hukum sekaligus moral bagi keberlangsungan 

lembaga keuangan syariah. 

 

Dengan menjadikan maqashid al-syari‘ah sebagai landasan filosofis dan orientasi etis tata kelola, LKS 

dapat menjalankan peran ganda sebagai institusi ekonomi sekaligus agen moral yang berkontribusi pada keadilan 

sosial. Hal ini tidak hanya meningkatkan kepercayaan publik, tetapi juga memperkuat stabilitas kelembagaan 

serta keberlanjutan industri keuangan syariah. Karena itu, keseimbangan tata kelola syariah bukan sekadar 

konsep normatif, melainkan kebutuhan praktis dalam menjaga eksistensi, integritas, dan relevansi LKS di tengah 

tantangan ekonomi modern. 

 

Tabel 1. Keseimbangan Tata Kelola Syariah sebagai Cerminan Maqashid 

No Aspek Makna Syariah Implementasi pada LKS Dampak 

1 Legal Compliance Kepatuhan pada fiqh & 

fatwa 

SOP syariah dan audit 

syariah 

Kepastian hukum 

2 Maqashid 

Oriented 

Berorientasi kemaslahatan Kebijakan berkeadilan Perlindungan publik 

3 Etika & Moral Nilai amanah & kejujuran Transparansi operasional Peningkatan trust 



Iib Hibaturohman1, Oyo Sunaryo Mukhlas2, Burhanuddin3 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, Januari 2026 

DOI: https://doi.org/ 10.31004/riggs.v4i4.5187 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

9082 

 

 

4 Sosial Ekonomi Keadilan distribusi Pembiayaan produktif Pemerataan 

kesejahteraan 

5 Keberlanjutan Stabilitas jangka panjang Governance berimbang Keberlanjutan lembaga 

 

3.2 Integrasi Fiqh Mu’amalah dan Maqashid al-Syari‘ah sebagai Dasar Keseimbangan Tata Kelola 

Syariah 

Fiqh mu’amalah dan maqashid al-syari‘ah memiliki relasi filosofis sekaligus praktis yang sangat kuat 

dalam membangun tata kelola lembaga keuangan syariah. Fiqh mu’amalah memberikan kerangka normatif yang 

jelas mengenai legalitas akad, aturan transaksi, serta ketentuan hukum yang harus dipatuhi dalam aktivitas 

ekonomi. Sementara itu, maqashid al-syari‘ah memberikan orientasi nilai dan tujuan hukum agar setiap praktik 

keuangan tidak hanya sah secara formal, tetapi juga menghadirkan kemaslahatan, keadilan, dan kebermanfaatan 

nyata bagi masyarakat. Integrasi keduanya melahirkan tata kelola yang tidak kaku dan sekadar tekstual, 

melainkan adaptif, responsif, dan kontekstual terhadap tantangan ekonomi modern.[19] 

 

Dalam konteks tata kelola syariah, fiqh menuntut adanya kepatuhan terhadap prinsip kejujuran, amanah, 

keadilan, serta larangan terhadap praktik yang merugikan seperti riba, gharar, dan maysir. Namun, kepatuhan 

normatif ini harus selalu diiringi dengan pemahaman maqashid agar hukum tidak dipahami sebatas formalitas 

aturan. Misalnya, dalam pembiayaan murabahah, legalitas akad memang sangat penting, tetapi lebih penting lagi 

memastikan bahwa akad tersebut memberikan kemanfaatan ekonomi, melindungi kepentingan nasabah, dan 

tidak menjerat mereka dalam ketidakadilan ekonomi. Dengan demikian, maqashid hadir untuk memastikan 

hukum berjalan sesuai tujuan besarnya, bukan sekadar prosedur legal.[20] 

 

Integrasi fiqh dan maqashid juga berfungsi untuk mencegah terjadinya formalisasi syariah, yaitu kondisi 

ketika lembaga keuangan syariah hanya mengganti istilah atau struktur transaksi keuangan konvensional menjadi 

“berlabel syariah” tanpa melakukan perubahan substansial terhadap nilai keadilan dan kemaslahatan. Dalam 

kerangka keseimbangan tata kelola, integrasi ini memastikan bahwa setiap instrumen, kebijakan, dan produk 

keuangan syariah benar-benar dirancang untuk mendukung pembangunan ekonomi yang etis, inklusif, 

berkeadilan, dan berorientasi pada kemanfaatan publik.[21] 

 

Dari perspektif governance, integrasi antara fiqh mu’amalah dan maqashid al-syari‘ah berimplikasi pada 

penguatan peran Dewan Pengawas Syariah (DPS). DPS tidak hanya bertugas sebagai pengawas kepatuhan 

hukum (syariah compliance), tetapi juga sebagai penjaga orientasi nilai maqashid agar setiap produk, kebijakan 

pembiayaan, dan aktivitas kelembagaan benar-benar mengedepankan perlindungan konsumen, keadilan 

distribusi, keberlanjutan ekonomi, serta kemaslahatan sosial.[22] Dengan posisi ini, DPS bukan hanya otoritas 

legal formal, tetapi juga penjaga moral dan etika sistem keuangan syariah. 

 

Dengan demikian, integrasi fiqh mu’amalah dan maqashid al-syari‘ah melahirkan model tata kelola 

syariah yang tidak hanya sah secara hukum, tetapi juga luhur secara etika dan kuat secara sosial. Tata kelola 

yang berimbang ini memperkuat eksistensi lembaga keuangan syariah sebagai institusi yang mampu 

menawarkan alternatif sistem keuangan yang adil, humanis, berkelanjutan, serta relevan dengan kebutuhan dan 

tantangan ekonomi kontemporer. 

 

Tabel 2. Integrasi Fiqh dan Maqashid dalam Tata Kelola Syariah 

No Unsur Peran Implementasi Hasil 

1 Fiqh Dasar normatif Aturan akad Kepastian transaksi 

2 Maqashid Tujuan hukum Orientasi maslahat Keadilan sosial 

3 DPS Pengawas Audit syariah maqashid-based Governance kuat 

4 Kebijakan Instrumen implementasi SOP dan regulasi Operasional sehat 



Iib Hibaturohman1, Oyo Sunaryo Mukhlas2, Burhanuddin3 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, Januari 2026 

DOI: https://doi.org/ 10.31004/riggs.v4i4.5187 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

9083 

 

 

5 Outcome Dampak Stabilitas & kepercayaan Keberlanjutan LKS 

 

3.3 Peran Dewan Pengawas Syariah dan Otoritas Regulatif dalam Menjaga Keseimbangan Tata Kelola 

Syariah 

Dewan Pengawas Syariah (DPS) merupakan pilar utama dalam menjaga keseimbangan tata kelola syariah 

pada lembaga keuangan syariah. DPS tidak hanya berperan sebagai pengawas formal yang memastikan seluruh 

aktivitas lembaga sesuai dengan prinsip fiqh mu‘amalah, tetapi juga sebagai penjaga nilai-nilai maqashid al-

syari‘ah yang menjadi tujuan utama hukum Islam. Dengan kedudukan strategisnya, DPS bertanggung jawab 

memastikan setiap kebijakan, produk, dan operasional lembaga tidak hanya sah secara hukum Islam, tetapi juga 

mencerminkan keadilan, kemanfaatan, dan tanggung jawab sosial.[23] Dengan demikian, DPS menjadi aktor 

penting yang menghubungkan dimensi normatif hukum Islam dengan realitas praktik kelembagaan modern. 

 

Dalam kerangka keseimbangan hukum Islam, DPS bertindak sebagai penjaga harmoni antara kepatuhan 

normatif dan kemaslahatan publik. Tugas DPS tidak berhenti pada proses verifikasi akad dan penetapan 

kesesuaian syariah secara formal, tetapi juga mencakup analisis mendalam terhadap aspek maqashid untuk 

memastikan kebijakan lembaga tidak menimbulkan ketimpangan, ketidakadilan, atau potensi kerugian 

sosial.[24] Artinya, DPS bukan hanya memastikan lembaga berada dalam koridor sharia compliance, tetapi juga 

dalam tingkat yang lebih tinggi yaitu maqashid compliance, yakni memastikan keberlanjutan nilai keadilan, 

kesejahteraan, dan perlindungan terhadap kepentingan masyarakat.[25] 

 

Selain peran DPS, keberadaan regulasi nasional dari DSN-MUI dan Otoritas Jasa Keuangan (OJK) 

menjadi penopang penting bagi terciptanya keseimbangan tata kelola syariah. DSN-MUI berperan menetapkan 

landasan normatif melalui fatwa sebagai pedoman hukum bagi produk dan praktik LKS, sedangkan OJK 

menghadirkan kepastian hukum dan stabilitas regulatif dalam kerangka sistem keuangan nasional.[26] 

Kolaborasi kedua otoritas ini memungkinkan terwujudnya sistem regulasi yang tidak hanya rigid secara 

normatif, tetapi juga fleksibel dalam menghadapi perkembangan ekonomi modern sehingga prinsip syariah tetap 

relevan dan aplikatif.   

 

Keseimbangan tata kelola tidak dapat terwujud tanpa sinergi antara DPS, otoritas syariah, regulator 

keuangan, dan para praktisi lembaga keuangan syariah. Kolaborasi ini memastikan bahwa nilai maqashid al-

syari‘ah tidak hanya berhenti pada tataran konsep teoritis, tetapi benar-benar diwujudkan dalam kebijakan bisnis, 

manajemen risiko, mekanisme pelayanan, dan keputusan-keputusan strategis lembaga.[27] Dengan adanya kerja 

sama tersebut, tata kelola syariah tidak hanya menjadi simbol formalitas religius, tetapi menjadi instrumen nyata 

dalam mewujudkan sistem keuangan Islam yang adil, transparan, dan responsif terhadap kebutuhan 

masyarakat.[28] 

 

Dengan dukungan struktur pengawasan yang kuat dan kerangka regulasi yang berimbang, tata kelola 

syariah yang ideal dapat diwujudkan. Hal ini memungkinkan lembaga keuangan syariah mempertahankan 

legitimasi moralnya, meningkatkan kepercayaan publik, sekaligus berkontribusi nyata terhadap kesejahteraan 

sosial dan pembangunan ekonomi. Pada akhirnya, keseimbangan tata kelola syariah menjadi fondasi penting 

bagi keberhasilan dan keberlanjutan industri keuangan syariah, sehingga mampu tampil sebagai sistem ekonomi 

yang tidak hanya kompetitif secara bisnis, tetapi juga unggul secara etis, sosial, dan spiritual. 

Tabel 3. Peran DPS dan Regulator dalam Menjaga Keseimbangan Tata Kelola 

No Aktor Fungsi Implementasi Dampak 

1 DPS Pengawasan syariah Audit & advisory Kepatuhan tinggi 

2 DSN-MUI Otoritas fatwa Standarisasi hukum Kepastian syariah 

3 OJK Regulator sistem Pengawasan industri Stabilitas sistem 

4 Manajemen LKS Eksekutor kebijakan Operasional & strategi Efisiensi & etika 



Iib Hibaturohman1, Oyo Sunaryo Mukhlas2, Burhanuddin3 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, Januari 2026 

DOI: https://doi.org/ 10.31004/riggs.v4i4.5187 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

9084 

 

 

5 Masyarakat Beneficiary Partisipasi & kepercayaan Keberlanjutan 

Pemikiran hukum Islam melalui fiqh dan maqashid al-syari‘ah memberikan landasan normatif sekaligus 

filosofis bagi terciptanya keseimbangan tata kelola syariah pada lembaga keuangan syariah. Keseimbangan 

tersebut tercermin dalam harmonisasi antara kepatuhan hukum, rasionalitas ekonomi, dan moralitas sosial. 

Implementasi konsep tawazun menghasilkan tata kelola yang berkeadilan, transparan, dan berorientasi 

kemaslahatan publik. Dengan dukungan Dewan Pengawas Syariah, regulasi DSN-MUI dan OJK, serta 

komitmen manajemen lembaga, keseimbangan tata kelola syariah mampu memperkuat legitimasi lembaga, 

meningkatkan kepercayaan publik, dan menjadikan sistem keuangan syariah sebagai model ekonomi yang etis, 

berkelanjutan, dan rahmatan lil-‘alamin. 

4.  Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian dapat disimpulkan bahwa keseimbangan tata kelola syariah pada Lembaga 

Keuangan Syariah merupakan hasil dari integrasi antara fiqh mu’amalah sebagai dasar normatif dengan 

maqashid al-syari‘ah sebagai orientasi tujuan hukum, sehingga tata kelola tidak hanya berfokus pada kepatuhan 

formal terhadap aturan syariah, tetapi juga berorientasi pada kemaslahatan, keadilan, perlindungan hak pihak 

terkait, serta kesejahteraan sosial. Keseimbangan ini terwujud melalui harmonisasi kepentingan lembaga, 

nasabah, dan masyarakat dengan prinsip tawazun, didukung oleh peran strategis Dewan Pengawas Syariah 

sebagai penjaga kepatuhan sekaligus pengawal maqashid, serta penguatan regulasi DSN-MUI dan OJK yang 

menghadirkan kepastian hukum dan fleksibilitas kontekstual dalam praktik keuangan modern. Dengan demikian, 

tata kelola syariah yang berimbang mampu memperkuat legitimasi moral dan hukum LKS, meningkatkan 

kepercayaan publik, menjaga stabilitas kelembagaan, serta menempatkan sistem keuangan syariah sebagai model 

ekonomi yang etis, inklusif, berkelanjutan, dan sesuai dengan nilai rahmatan lil-‘alamin. 

Referensi 

[1] I. Wafi, F. Akhmadi, M. Ngasifudin, U. Islam, and A. Nur, “Dampak penerapan ekonomi syariah terhadap kinerja keuangan bank 

syariah di indonesia,” LABATILA J. Ilmu Ekon. Islam, vol. 08, no. 2, pp. 143–159, 2024. 

[2] Norvadewi, Industri Halal Global: Peluang, Tantangan dan Strategi. 2025. [Online]. Available: https://books.google.com/ 

[3] “Haspramudilla, Darra. "Perkembangan Ekonomi Syariah di Indonesia: Menuju Pusat Ekonomi Syariah Global Artikel ini telah 

tayang di situs Media Keuangan| MK+ dengan judul “Perkembangan Ekonomi Syariah di Indonesia: Menuju Pusat Ekonomi 

Syariah Global-Media ”. 

[4] R. Aditya and B. C. Lestari, “Sinergi Pengawasan Syariah Dan Tantangan Regulasi Fintech Dalam Penguatan Tata Kelola 

Perbankan Syariah Di Indonesia,” JIMU J. Ilm. Multidisipliner, vol. 3, no. 02, pp. 1177–1188, 2025. 

[5] A. Kahfi and M. Zen, “Synergy of Zakat and Waqf in Realizing Contemporary Sharia Economic Welfare,” Al-Afkar, vol. 7, no. 4, 

pp. 631–649, 2024. 

[6] M. S. Sauri, “Peran Dewan Pengawas Syariah,” NOMISMA, vol. 1, no. 1, pp. 128–144, 2023. 

[7] F. D. Abdullah, M. S. Is, S. M. Wiwaha, U. I. Negeri, and R. F. Palembang, “Contemporary Challenges For Sharia Financial 

Institutions To Increase Competitiveness And Product Innovation Perspective Of Sharia Economic Law: Evidence In Indonesia,” 

MILRev  Metro Islam. Law Rev., vol. 3, no. 2, pp. 142–173, 2024. 

[8] D. Ayu, “Regulatory Dynamics of Sharia Securities in Indonesia’s Islamic Capital Market,” J. Econ. Stud., vol. 6, no. 2, pp. 86–96, 

2022, doi: 10.32506/joes.v6i2.666. 

[9] Dunia, dan Perdamaian. “Hukum Islam Dan Dinamika Sosial.” Hukum Islam dan Dinamika Sosial: Perspektif Kontemporer 

(2025): 55.  

[10] L. J. Moleong, Metodologi penelitian kualitatif, Edisi revisi. PT Remaja Rosdakarya, 2019. 

[11] M. R. Fadli, “Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif,” J. Humanika, vol. 21, no. 1, pp. 33–54, 2021, doi: 

10.21831/hum.v21i1. 

[12] F. D. Abdullah, A. A. Nurhasanah, B. Sulistiyo, and D. Saepudin, “Analisis Tujuan dan Manfaat Penelitian Ilmiah dalam 

Pengembangan Hukum Ekonomi Syariah Perspektif Teoritis dan Aplikatif Analysis of the Goals and Benefits of Scientific 

Research in the Development of Sharia Economic Law from Theoretical and Applicable Pe,” J. Huk. Ekon. Syariah dan Keuang. 

Islam, vol. 2, no. 2, p. 77, 2024. 

[13] A. Anggito and J. Setiawan, Metodologi Penelitian Kualitatif. CV Jejak, 2018. 

[14] Badruzaman, Dudi. ‘Implementasi Hukum Ekonomi Syari’ah Pada Lembaga Keuangan Syariah.’ Maro 2.2 (2019): 82-95. 



Iib Hibaturohman1, Oyo Sunaryo Mukhlas2, Burhanuddin3 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, Januari 2026 

DOI: https://doi.org/ 10.31004/riggs.v4i4.5187 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

9085 

 

 

[15] Sholihah, Hani, et al. Hukum Islam: Teori, Perkembangan dan Penerapan Hukum Islam di Indonesia. PT. Sonpedia Publishing 

Indonesia, 2025.  

[16] Sumarta, Sumarta, Burhandin Burhanudin, and Tenda Budiyanto. ‘Maqasid al-syariah mendorong keadilan dan keseimbangan 

dalam hukum Islam.’ Khulasah: Islamic Studies Journal 6.1 (2024): 16-31. 

[17] I. Hibaturohman and D. Ayu, “Konsep Maslahah Mursalah dalam Menghadapi Ketimpangan Ekonomi di Era Modern,” Iqtishad 

Sharia J. Huk. Ekon. Syariah Keuang. Islam, vol. 2, no. 1, pp. 26–36, 2024. 

[18] Patoni, LM Ikbal, et al. Ekonomi Syariah. Yayasan Tri Edukasi Ilmiah, 2025. 

[19] Mubarroq, Alvian Chasanal, and Luluk Latifah. ‘Analisis Konsep Muamalah Berdasarkan Kaidah Fiqh Muamalah Kontemporer.’ 

Tadayun: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 4.1 (2023): 95-108. 

[20] H. Khairunnisa and F. Abdullah, “Penerapan Prinsip Pembiayaan Murabahah Pada Kspps Bmt Nusa Ummat Sejahtera Kc. Cirebon 

Tinjauan Perspektif Hukum Islam,” Inklusif (Jurnal Pengkaj. Penelit. Ekon. Dan Huk. Islam., vol. 7, no. 2, p. 103, 2022, doi: 

10.24235/inklusif.v7i2.11122. 

[21] Rahmah, Siti Fatmawati, and Nabila Hera Ramadhani. "Kajian Konseptual Maqasid Syariah Dalam Ushul Fiqh dan 

Implementasinya dalam Hukum Islam Kontemporer." Tashdiq: Jurnal Kajian Agama dan Dakwah 17.4 (2025): 731-740. 

[22] Mansur, Mansur, et al. ‘Reconstructing Fiqh Muamalah for the Digital Age: A Framework for Shariah-Tech Integration.’ Journal 

of Islamic Economics Studies and Practices 4.2 (2025): 150-159. 

[23] Dianto, Iyoyo, Muhammad Arif, and Abdul Majid. ‘Peran Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia dan Dewan 

Pengawas Syariah terhadap Implementasi Akad Syariah di Perbankan Syariah Indonesia.’ Syarikat: Jurnal Rumpun Ekonomi 

Syariah 8.1 (2025): 66-78. 

[24] M. Syahrial, “Peran Dewan Pengawas Syariah ( DPS ) terhadap Kepatuhan Pemenuhan Syariah pada Perbankan Syariah,” J. An-

Nahl, vol. 9, no. 1, pp. 45–52, 2022. 

[25] A. Zufriani, Dena Ayu, “Harmonization of Mudharabah Contracts : Study of DSN-MUI Fatwa , Compilation of Sharia Economic 

Law ( KHES ), Legislation and Its Application in Indonesian Sharia Banking,” Al-Qisthu J. Kaji. Ilmu-Ilmu Huk., vol. 21, no. 1, 

pp. 15–31, 2023. 

[26] M. I. Nurjaman and D. Ayu, “Eksistensi Kedudukan Fatwa DSN-MUI,” Al Iqtishod, vol. 9, no. 2, pp. 55–67, 2021. 

[27] L. Wahyuni and S. Sukti, “Nilai Praktik Ekonomi Islam,” JOMISTER, vol. 2, no. 1, pp. 906–916, 2025. 

[28] S. Adam, Dadang, A. Zaki, T. M. A. Admira, and F. Shaftian, Good Corporate Governance: Konsep, Teori, Regulasi, dan Praktik. 

CV Eureka Media Aksara, 2025. 

 


