Department of Digital Business

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS)
Homepage: https://journal.ilmudata.co.id/index.php/RIGGS

Vol. 4 No. 4 (2026) pp: 9079-9085

UNIVERSITAS

PAWLAWAN P-ISSN: 2963-9298, e-ISSN: 2963-914X

Pemikiran Hukum tentang Keseimbangan Tata Kelola Syariah bagi
Lembaga Keuangan Syariah
lib Hibaturohman?, Oyo Sunaryo Mukhlas?, Burhanuddin®

-3 UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia
liibbabakan@gmail.com, 2oyosunaryomuklas@uinsgd.ac.id, 3burhanuddin@uinsgd.ac.id

Abstrak

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh pentingnya penerapan prinsip keseimbangan dalam tata kelola syariah pada lembaga
keuangan syariah agar tidak hanya berfungsi sebagai entitas bisnis, tetapi juga sebagai instrumen hukum dan moral dalam
mewujudkan keadilan dan kemaslahatan. Tujuan penelitian ini adalah menganalisis konsep hukum Islam tentang
keseimbangan dalam tata kelola syariah serta implementasinya secara ideal pada lembaga keuangan syariah. Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi literatur terhadap sumber-sumber hukum Islam klasik
dan kontemporer, regulasi syariah, serta kajian empiris mengenai praktik tata kelola pada lembaga keuangan syariah.
Analisis dilakukan secara induktif dengan memadukan perspektif figh mu‘amalah dan magqashid al-syari‘ah sebagai
kerangka teori utama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa keseimbangan tata kelola syariah merupakan prinsip
fundamental yang menuntut harmonisasi antara kepatuhan hukum (sharia compliance), efektivitas manajerial, dan
kemaslahatan sosial. Temuan penelitian mengungkapkan bahwa peran Dewan Pengawas Syariah, serta regulasi yang
dikeluarkan oleh DSN-MUI dan OJK, memiliki posisi strategis dalam menjaga integritas moral, etika, dan kepatuhan
syariah lembaga keuangan syariah. Implikasi penelitian ini menegaskan bahwa tata kelola syariah yang seimbang tidak
hanya menuntut kesesuaian formal terhadap ketentuan hukum Islam, tetapi juga harus mencerminkan nilai keadilan,
transparansi, akuntabilitas, serta tanggung jawab sosial, sehingga lembaga keuangan syariah mampu berperan sebagai
entitas ekonomi sekaligus agen moral dan sosial dalam mewujudkan sistem keuangan Islam yang adil, etis, dan
berkelanjutan.

Kata Kunci: : Hukum Islam, Keseimbangan, Tata Kelola Syariah, Maqgashid Al-Syari ‘4h, Lembaga Keuangan Syariah.

1. Latar Belakang

Fenomena pertumbuhan lembaga keuangan syariah (LKS) di Indonesia menandai pergeseran paradigma
ekonomi yang berorientasi pada nilai keadilan, transparansi, dan keberlanjutan.[1] Dalam dua dekade terakhir,
perkembangan sistem keuangan syariah menunjukkan tren positif, baik secara global maupun nasional.[2] Data
Islamic Financial Services Board (IFSB, 2023) mencatat bahwa aset keuangan syariah global telah mencapai
lebih dari US$ 4,5 triliun dengan pertumbuhan rata-rata 10% per tahun, di mana sektor perbankan syariah
menjadi kontributor terbesar. Di tingkat nasional, Indonesia saat ini menempati posisi ketiga dunia setelah Iran
dan Arab Saudi, dengan pangsa pasar perbankan syariah mencapai 7,5% dari total aset perbankan nasional
menurut OJK (2024).[3] Kondisi ini menunjukkan bahwa keuangan syariah bukan lagi entitas alternatif, tetapi
telah menjadi bagian penting dari sistem ekonomi modern.

Meningkatnya peran LKS tentu menuntut penguatan tata kelola (governance) yang tidak hanya fokus
pada keberhasilan bisnis, tetapi juga kesesuaian dengan prinsip hukum dan nilai moral Islam. Tata kelola syariah
(sharia governance) dipahami bukan sekadar kepatuhan administratif terhadap regulasi, tetapi sebagai wujud
komitmen terhadap nilai keadilan dan kemaslahatan. Pada titik inilah muncul isu krusial mengenai
keseimbangan (balance) antara kepatuhan hukum syariah, efektivitas manajerial, dan orientasi profitabilitas
lembaga. Tanpa keseimbangan, lembaga keuangan syariah berpotensi menyimpang dari misi spiritualnya dan
hanya terjebak pada orientasi ekonomi semata.[4]

Secara konseptual, tata kelola syariah mencakup peran Dewan Pengawas Syariah (DPS), sistem
pengawasan internal, hingga regulasi eksternal yang dikeluarkan oleh otoritas seperti DSN-MUI dan OJK.
Dalam kerangka hukum Islam, tata kelola yang baik harus mencerminkan magashid al-syari‘ah yang menjaga
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.[5] Namun, realitas di lapangan menunjukkan bahwa penerapan tata

Pemikiran Hukum tentang Keseimbangan Tata Kelola Syariah bagi Lembaga Keuangan Syariah
9079



https://journal.ilmudata.co.id/index.php/RIGGS
mailto:iibbabakan@gmail.com
mailto:2oyosunaryomuklas@uinsgd.ac.id
mailto:3burhanuddin@uinsgd.ac.id

lib Hibaturohman?, Oyo Sunaryo Mukhlas?, Burhanuddin®
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, Januari 2026

kelola seringkali tidak seideal konsep normatif. Beberapa studi menemukan adanya compliance gap antara
ketentuan fatwa dan implementasi produk keuangan, serta ketidakseimbangan antara nilai normatif dan praktik
operasional. Hal ini berpotensi menimbulkan persoalan kepercayaan publik dan mengurangi nilai spiritual
ekonomi syariah.[6]

Tantangan keseimbangan tata kelola syariah semakin kompleks ketika dihadapkan pada dinamika
regulasi, beragamnya interpretasi fatwa, tuntutan kompetisi industri, dan keterbatasan kompetensi sebagian
DPS.[7] Selain itu, sistem hukum nasional Indonesia yang mengakomodasi prinsip syariah melalui Undang-
Undang Nomor 21 Tahun 2008 sebenarnya memberikan dasar kuat bagi tata kelola syariah, namun
implementasinya masih menghadapi kendala koordinasi, konsistensi regulasi, serta efektivitas pengawasan.[8]
Kondisi ini menunjukkan adanya gap antara konsep ideal tata kelola syariah dengan praktik yang berjalan,
sehingga diperlukan kajian hukum yang lebih mendalam, kritis, dan komprehensif.

Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada upaya menggali pemikiran hukum Islam tentang prinsip
keseimbangan tata kelola syariah dengan memadukan pendekatan normatif dan konteks praktik kelembagaan
kontemporer. Penelitian ini tidak hanya membahas aspek kepatuhan hukum dan regulasi, tetapi juga mencoba
menempatkan keseimbangan sebagai konsep hukum yang memiliki dimensi filosofis, etis, dan spiritual. Dengan
demikian, keseimbangan tata kelola dipahami sebagai harmonisasi antara hukum ilahi (syariah) dan hukum
insani (figh) yang diimplementasikan dalam realitas ekonomi modern.

Berdasarkan kondisi tersebut, muncul pertanyaan mendasar: bagaimana pemikiran hukum Islam
memandang konsep keseimbangan tata kelola syariah? Bagaimana prinsip keseimbangan tersebut seharusnya
diterapkan dalam tata kelola LKS, terutama dalam konteks regulasi nasional dan tantangan praktik? Oleh karena
itu, tujuan penelitian ini adalah menganalisis secara mendalam konsep hukum tentang keseimbangan tata kelola
syariah serta mengidentifikasi implikasinya terhadap keberlanjutan, keadilan, dan kredibilitas lembaga keuangan
syariah.

Penelitian ini diharapkan memberikan implikasi teoritis berupa penguatan pemahaman konseptual
mengenai keseimbangan tata kelola syariah dalam perspektif hukum Islam. Secara praktis, hasil penelitian ini
diharapkan menjadi rujukan bagi regulator, DPS, dan pelaku industri dalam memperkuat sistem tata kelola yang
lebih efektif, akuntabel, berkeadilan, dan berorientasi kemaslahatan.[9] Dengan demikian, lembaga keuangan
syariah tidak hanya berfungsi sebagai entitas ekonomi, tetapi juga sebagai agen moral dan sosial yang berperan
besar dalam mewujudkan ekonomi Islam yang adil, etis, dan berkelanjutan.

2. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis penelitian deskriptif-analitis yang bertujuan
menggali pemikiran hukum Islam tentang keseimbangan tata kelola syariah pada lembaga keuangan syariah
secara mendalam dan komprehensif.[10] Pendekatan penelitian ini bersifat normatif-empiris, yaitu dengan
mengkaji prinsip, konsep, dan norma hukum Islam, kemudian menghubungkannya dengan praktik tata kelola
lembaga keuangan syariah di era modern.[11] Alat penelitian yang digunakan berupa data sekunder yang
diperoleh melalui studi literatur dari jurnal ilmiah, buku akademik, fatwa DSN-MUI, regulasi OJK, laporan
kebijakan resmi, serta dokumen kelembagaan lembaga keuangan syariah yang relevan. Pemilihan metode
kualitatif ini bertujuan untuk memungkinkan peneliti melakukan interpretasi mendalam terhadap makna dan nilai
magashid al-syari‘ah dalam membangun keseimbangan antara kepatuhan hukum syariah, efektivitas manajerial,
dan kemaslahatan sosial dalam tata kelola syariah.[12] Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan
menghadirkan model tata kelola syariah yang tidak hanya formalistik dan patuh regulasi, tetapi juga selaras
dengan nilai keadilan, transparansi, dan tanggung jawab sosial sehingga mampu menjawab kesenjangan antara
norma ideal hukum Islam dan praktik operasional lembaga keuangan syariah.[13] Dengan demikian, metode
penelitian ini diharapkan memberikan implikasi teoretis berupa penguatan basis konseptual keseimbangan tata
kelola syariah, serta implikasi praktis bagi penguatan peran Dewan Pengawas Syariah, otoritas regulasi, dan
lembaga keuangan syariah dalam mewujudkan tata kelola yang lebih etis, berkeadilan, dan berkelanjutan.

DOI: https://doi.org/ 10.31004/riggs.v4i4.5187
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

9080



lib Hibaturohman?, Oyo Sunaryo Mukhlas?, Burhanuddin®
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, Januari 2026

3. Hasil dan Diskusi
3.1 Keseimbangan Tata Kelola Syariah sebagai Manifestasi Magashid al-Syari‘ah dalam Lembaga
Keuangan Syariah

Keseimbangan tata kelola syariah dalam Lembaga Keuangan Syariah (LKS) merupakan implementasi
konkret dari tujuan hukum lIslam (magashid al-syari‘ah) yang menempatkan kemaslahatan sebagai orientasi
utama dalam pengelolaan sistem keuangan.[14] Teori hukum Islam menegaskan bahwa setiap kebijakan
ekonomi tidak boleh berhenti pada tingkat kepatuhan formal terhadap teks dan prosedur hukum semata, tetapi
harus diarahkan pada pencapaian tujuan hukum berupa keadilan, perlindungan hak-hak pihak terkait, dan
peningkatan kesejahteraan sosial.[15] Dengan demikian, tata kelola syariah yang ideal harus mampu
menghadirkan harmonisasi antara aspek legal compliance dengan spirit magashid sebagai moral purpose of law
sehingga pelaksanaan keuangan syariah tidak hanya sah secara hukum, tetapi juga bermakna secara etis dan
sosial.

Dalam perspektif magashid al-syari‘ah, tata kelola keuangan syariah yang berimbang harus mampu
menjaga lima aspek fundamental kehidupan manusia, yaitu agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dalam
konteks LKS, aspek yang paling dominan adalah perlindungan terhadap harta (hifz al-mal), namun
pengelolaannya tetap harus terikat pada nilai kemanusiaan, keadilan sosial, dan tanggung jawab moral. Oleh
karena itu, kebijakan manajemen risiko, sistem pembiayaan, serta mekanisme penyaluran dana harus dirancang
tidak hanya untuk memastikan keberlangsungan profit dan stabilitas lembaga, tetapi juga memberi dampak
positif bagi kesejahteraan masyarakat dan menghindarkan mereka dari praktik-praktik keuangan yang
merugikan.[16]

Keseimbangan tata kelola ini juga tercermin dalam relasi antara kepentingan lembaga, nasabah, dan
masyarakat luas. LKS tidak boleh hanya memprioritaskan kepentingan pemegang saham semata, tetapi harus
memberikan perlindungan yang proporsional kepada nasabah serta mempertimbangkan implikasi sosial dari
setiap kebijakan ekonomi yang diambil.[17] Prinsip tawazun menuntut adanya kesadaran etis bahwa setiap
aktivitas keuangan memiliki konsekuensi sosial, sehingga seluruh proses pengambilan keputusan harus
dilakukan dengan penuh tanggung jawab hukum, moral, dan kemaslahatan publik sebagai orientasi
utamanya.[18]

Dalam kerangka hukum nasional, implementasi tata kelola syariah yang berimbang memperoleh
dukungan kuat melalui regulasi Otoritas Jasa Keuangan (OJK) serta fatwa Dewan Syariah Nasional Majelis
Ulama Indonesia (DSN-MUI). Regulasi tersebut tidak hanya memberikan kepastian hukum bagi operasional
LKS, tetapi juga menghadirkan fleksibilitas agar prinsip magashid tetap dapat dijalankan secara kontekstual
sesuai perkembangan industri keuangan dan dinamika kebutuhan masyarakat. Integrasi antara hukum Islam dan
sistem hukum nasional ini pada akhirnya menciptakan legitimasi hukum sekaligus moral bagi keberlangsungan
lembaga keuangan syariah.

Dengan menjadikan magashid al-syari‘ah sebagai landasan filosofis dan orientasi etis tata kelola, LKS
dapat menjalankan peran ganda sebagai institusi ekonomi sekaligus agen moral yang berkontribusi pada keadilan
sosial. Hal ini tidak hanya meningkatkan kepercayaan publik, tetapi juga memperkuat stabilitas kelembagaan
serta keberlanjutan industri keuangan syariah. Karena itu, keseimbangan tata kelola syariah bukan sekadar
konsep normatif, melainkan kebutuhan praktis dalam menjaga eksistensi, integritas, dan relevansi LKS di tengah
tantangan ekonomi modern.

Tabel 1. Keseimbangan Tata Kelola Syariah sebagai Cerminan Magashid

No Aspek Makna Syariah Implementasi pada LKS Dampak
1 Legal Compliance Kepatuhan pada figh & SOP syariah dan audit Kepastian hukum
fatwa syariah
2 Magashid Berorientasi kemaslahatan Kebijakan berkeadilan Perlindungan publik
Oriented
3 Etika & Moral Nilai amanah & kejujuran Transparansi operasional Peningkatan trust

DOI: https://doi.org/ 10.31004/riggs.v4i4.5187
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

9081



lib Hibaturohman?, Oyo Sunaryo Mukhlas?, Burhanuddin®
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, Januari 2026

4 Sosial Ekonomi Keadilan distribusi Pembiayaan produktif Pemerataan
kesejahteraan
5 Keberlanjutan Stabilitas jangka panjang Governance berimbang Keberlanjutan lembaga

3.2 Integrasi Figh Mu’amalah dan Maqashid al-Syari‘ah sebagai Dasar Keseimbangan Tata Kelola
Syariah

Figh mu’amalah dan maqashid al-syari‘ah memiliki relasi filosofis sekaligus praktis yang sangat kuat
dalam membangun tata kelola lembaga keuangan syariah. Figh mu’amalah memberikan kerangka normatif yang
jelas mengenai legalitas akad, aturan transaksi, serta ketentuan hukum yang harus dipatuhi dalam aktivitas
ekonomi. Sementara itu, magashid al-syari‘ah memberikan orientasi nilai dan tujuan hukum agar setiap praktik
keuangan tidak hanya sah secara formal, tetapi juga menghadirkan kemaslahatan, keadilan, dan kebermanfaatan
nyata bagi masyarakat. Integrasi keduanya melahirkan tata kelola yang tidak kaku dan sekadar tekstual,
melainkan adaptif, responsif, dan kontekstual terhadap tantangan ekonomi modern.[19]

Dalam konteks tata kelola syariah, figh menuntut adanya kepatuhan terhadap prinsip kejujuran, amanah,
keadilan, serta larangan terhadap praktik yang merugikan seperti riba, gharar, dan maysir. Namun, kepatuhan
normatif ini harus selalu diiringi dengan pemahaman magashid agar hukum tidak dipahami sebatas formalitas
aturan. Misalnya, dalam pembiayaan murabahah, legalitas akad memang sangat penting, tetapi lebih penting lagi
memastikan bahwa akad tersebut memberikan kemanfaatan ekonomi, melindungi kepentingan nasabah, dan
tidak menjerat mereka dalam ketidakadilan ekonomi. Dengan demikian, magashid hadir untuk memastikan
hukum berjalan sesuai tujuan besarnya, bukan sekadar prosedur legal.[20]

Integrasi figh dan magashid juga berfungsi untuk mencegah terjadinya formalisasi syariah, yaitu kondisi
ketika lembaga keuangan syariah hanya mengganti istilah atau struktur transaksi keuangan konvensional menjadi
“berlabel syariah” tanpa melakukan perubahan substansial terhadap nilai keadilan dan kemaslahatan. Dalam
kerangka keseimbangan tata kelola, integrasi ini memastikan bahwa setiap instrumen, kebijakan, dan produk
keuangan syariah benar-benar dirancang untuk mendukung pembangunan ekonomi yang etis, inklusif,
berkeadilan, dan berorientasi pada kemanfaatan publik.[21]

Dari perspektif governance, integrasi antara figh mu’amalah dan maqashid al-syari‘ah berimplikasi pada
penguatan peran Dewan Pengawas Syariah (DPS). DPS tidak hanya bertugas sebagai pengawas kepatuhan
hukum (syariah compliance), tetapi juga sebagai penjaga orientasi nilai magashid agar setiap produk, kebijakan
pembiayaan, dan aktivitas kelembagaan benar-benar mengedepankan perlindungan konsumen, keadilan
distribusi, keberlanjutan ekonomi, serta kemaslahatan sosial.[22] Dengan posisi ini, DPS bukan hanya otoritas
legal formal, tetapi juga penjaga moral dan etika sistem keuangan syariah.

Dengan demikian, integrasi figh mu’amalah dan maqashid al-syari‘ah melahirkan model tata kelola
syariah yang tidak hanya sah secara hukum, tetapi juga luhur secara etika dan kuat secara sosial. Tata kelola
yang berimbang ini memperkuat eksistensi lembaga keuangan syariah sebagai institusi yang mampu
menawarkan alternatif sistem keuangan yang adil, humanis, berkelanjutan, serta relevan dengan kebutuhan dan
tantangan ekonomi kontemporer.

Tabel 2. Integrasi Figh dan Magashid dalam Tata Kelola Syariah

No Unsur Peran Implementasi Hasil

1 Figh Dasar normatif Aturan akad Kepastian transaksi
2 Magashid Tujuan hukum Orientasi maslahat Keadilan sosial

3 DPS Pengawas Audit syariah magashid-based ~ Governance kuat

4  Kebijakan Instrumen implementasi SOP dan regulasi Operasional sehat

DOI: https://doi.org/ 10.31004/riggs.v4i4.5187
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

9082



lib Hibaturohman?, Oyo Sunaryo Mukhlas?, Burhanuddin®
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, Januari 2026

5  Outcome Dampak Stabilitas & kepercayaan Keberlanjutan LKS

3.3 Peran Dewan Pengawas Syariah dan Otoritas Regulatif dalam Menjaga Keseimbangan Tata Kelola
Syariah

Dewan Pengawas Syariah (DPS) merupakan pilar utama dalam menjaga keseimbangan tata kelola syariah
pada lembaga keuangan syariah. DPS tidak hanya berperan sebagai pengawas formal yang memastikan seluruh
aktivitas lembaga sesuai dengan prinsip figh mu‘amalah, tetapi juga sebagai penjaga nilai-nilai magashid al-
syari‘ah yang menjadi tujuan utama hukum Islam. Dengan kedudukan strategisnya, DPS bertanggung jawab
memastikan setiap kebijakan, produk, dan operasional lembaga tidak hanya sah secara hukum Islam, tetapi juga
mencerminkan keadilan, kemanfaatan, dan tanggung jawab sosial.[23] Dengan demikian, DPS menjadi aktor
penting yang menghubungkan dimensi normatif hukum Islam dengan realitas praktik kelembagaan modern.

Dalam kerangka keseimbangan hukum Islam, DPS bertindak sebagai penjaga harmoni antara kepatuhan
normatif dan kemaslahatan publik. Tugas DPS tidak berhenti pada proses verifikasi akad dan penetapan
kesesuaian syariah secara formal, tetapi juga mencakup analisis mendalam terhadap aspek magashid untuk
memastikan kebijakan lembaga tidak menimbulkan ketimpangan, ketidakadilan, atau potensi kerugian
sosial.[24] Artinya, DPS bukan hanya memastikan lembaga berada dalam koridor sharia compliance, tetapi juga
dalam tingkat yang lebih tinggi yaitu magashid compliance, yakni memastikan keberlanjutan nilai keadilan,
kesejahteraan, dan perlindungan terhadap kepentingan masyarakat.[25]

Selain peran DPS, keberadaan regulasi nasional dari DSN-MUI dan Otoritas Jasa Keuangan (OJK)
menjadi penopang penting bagi terciptanya keseimbangan tata kelola syariah. DSN-MUI berperan menetapkan
landasan normatif melalui fatwa sebagai pedoman hukum bagi produk dan praktik LKS, sedangkan OJK
menghadirkan kepastian hukum dan stabilitas regulatif dalam kerangka sistem keuangan nasional.[26]
Kolaborasi kedua otoritas ini memungkinkan terwujudnya sistem regulasi yang tidak hanya rigid secara
normatif, tetapi juga fleksibel dalam menghadapi perkembangan ekonomi modern sehingga prinsip syariah tetap
relevan dan aplikatif.

Keseimbangan tata kelola tidak dapat terwujud tanpa sinergi antara DPS, otoritas syariah, regulator
keuangan, dan para praktisi lembaga keuangan syariah. Kolaborasi ini memastikan bahwa nilai magashid al-
syari‘ah tidak hanya berhenti pada tataran konsep teoritis, tetapi benar-benar diwujudkan dalam kebijakan bisnis,
manajemen risiko, mekanisme pelayanan, dan keputusan-keputusan strategis lembaga.[27] Dengan adanya kerja
sama tersebut, tata kelola syariah tidak hanya menjadi simbol formalitas religius, tetapi menjadi instrumen nyata
dalam mewujudkan sistem keuangan Islam yang adil, transparan, dan responsif terhadap kebutuhan
masyarakat.[28]

Dengan dukungan struktur pengawasan yang kuat dan kerangka regulasi yang berimbang, tata kelola
syariah yang ideal dapat diwujudkan. Hal ini memungkinkan lembaga keuangan syariah mempertahankan
legitimasi moralnya, meningkatkan kepercayaan publik, sekaligus berkontribusi nyata terhadap kesejahteraan
sosial dan pembangunan ekonomi. Pada akhirnya, keseimbangan tata kelola syariah menjadi fondasi penting
bagi keberhasilan dan keberlanjutan industri keuangan syariah, sehingga mampu tampil sebagai sistem ekonomi
yang tidak hanya kompetitif secara bisnis, tetapi juga unggul secara etis, sosial, dan spiritual.

Tabel 3. Peran DPS dan Regulator dalam Menjaga Keseimbangan Tata Kelola

No Aktor Fungsi Implementasi Dampak

1 DPS Pengawasan syariah Audit & advisory Kepatuhan tinggi
2 DSN-MUI Otoritas fatwa Standarisasi hukum Kepastian syariah
3 OJK Regulator sistem Pengawasan industri Stabilitas sistem

4 Manajemen LKS Eksekutor kebijakan ~ Operasional & strategi Efisiensi & etika

DOI: https://doi.org/ 10.31004/riggs.v4i4.5187
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

9083



lib Hibaturohman?, Oyo Sunaryo Mukhlas?, Burhanuddin®
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, Januari 2026

5 Masyarakat Beneficiary Partisipasi & kepercayaan Keberlanjutan

Pemikiran hukum Islam melalui figh dan magashid al-syari‘ah memberikan landasan normatif sekaligus
filosofis bagi terciptanya keseimbangan tata kelola syariah pada lembaga keuangan syariah. Keseimbangan
tersebut tercermin dalam harmonisasi antara kepatuhan hukum, rasionalitas ekonomi, dan moralitas sosial.
Implementasi konsep tawazun menghasilkan tata kelola yang berkeadilan, transparan, dan berorientasi
kemaslahatan publik. Dengan dukungan Dewan Pengawas Syariah, regulasi DSN-MUI dan OJK, serta
komitmen manajemen lembaga, keseimbangan tata kelola syariah mampu memperkuat legitimasi lembaga,
meningkatkan kepercayaan publik, dan menjadikan sistem keuangan syariah sebagai model ekonomi yang etis,
berkelanjutan, dan rahmatan lil-‘alamin.

4. Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian dapat disimpulkan bahwa keseimbangan tata kelola syariah pada Lembaga
Keuangan Syariah merupakan hasil dari integrasi antara figh mu’amalah sebagai dasar normatif dengan
magashid al-syari‘ah sebagai orientasi tujuan hukum, sehingga tata kelola tidak hanya berfokus pada kepatuhan
formal terhadap aturan syariah, tetapi juga berorientasi pada kemaslahatan, keadilan, perlindungan hak pihak
terkait, serta kesejahteraan sosial. Keseimbangan ini terwujud melalui harmonisasi kepentingan lembaga,
nasabah, dan masyarakat dengan prinsip tawazun, didukung oleh peran strategis Dewan Pengawas Syariah
sebagai penjaga kepatuhan sekaligus pengawal magashid, serta penguatan regulasi DSN-MUI dan OJK yang
menghadirkan kepastian hukum dan fleksibilitas kontekstual dalam praktik keuangan modern. Dengan demikian,
tata kelola syariah yang berimbang mampu memperkuat legitimasi moral dan hukum LKS, meningkatkan
kepercayaan publik, menjaga stabilitas kelembagaan, serta menempatkan sistem keuangan syariah sebagai model
ekonomi yang etis, inklusif, berkelanjutan, dan sesuai dengan nilai rahmatan lil-‘alamin.

Referensi

[1] 1. Wafi, F. Akhmadi, M. Ngasifudin, U. Islam, and A. Nur, “Dampak penerapan ekonomi syariah terhadap kinerja keuangan bank
syariah di indonesia,” LABATILA J. llmu Ekon. Islam, vol. 08, no. 2, pp. 143-159, 2024.

[2] Norvadewi, Industri Halal Global: Peluang, Tantangan dan Strategi. 2025. [Online]. Available: https://books.google.com/

[3] “Haspramudilla, Darra. "Perkembangan Ekonomi Syariah di Indonesia: Menuju Pusat Ekonomi Syariah Global Artikel ini telah

tayang di situs Media Keuangan| MK+ dengan judul “Perkembangan Ekonomi Syariah di Indonesia: Menuju Pusat Ekonomi

Syariah Global-Media .

[4] R. Aditya and B. C. Lestari, “Sinergi Pengawasan Syariah Dan Tantangan Regulasi Fintech Dalam Penguatan Tata Kelola
Perbankan Syariah Di Indonesia,” JIMU J. [Im. Multidisipliner, vol. 3, no. 02, pp. 1177-1188, 2025.

[5] A. Kahfi and M. Zen, “Synergy of Zakat and Waqf in Realizing Contemporary Sharia Economic Welfare,” Al-Afkar, vol. 7, no. 4,
pp. 631-649, 2024.

[6] M. S. Sauri, “Peran Dewan Pengawas Syariah,” NOMISMA, vol. 1, no. 1, pp. 128-144, 2023.

[7] F. D. Abdullah, M. S. Is, S. M. Wiwaha, U. 1. Negeri, and R. F. Palembang, “Contemporary Challenges For Sharia Financial

Institutions To Increase Competitiveness And Product Innovation Perspective Of Sharia Economic Law: Evidence In Indonesia,”
MILRev Metro Islam. Law Rev., vol. 3, no. 2, pp. 142-173, 2024.

[8] D. Ayu, “Regulatory Dynamics of Sharia Securities in Indonesia’s Islamic Capital Market,” J. Econ. Stud., vol. 6, no. 2, pp. 86-96,
2022, doi: 10.32506/joes.v6i2.666.

[9] Dunia, dan Perdamaian. “Hukum Islam Dan Dinamika Sosial.” Hukum Islam dan Dinamika Sosial: Perspektif Kontemporer
(2025): 55.

[10] L. J. Moleong, Metodologi penelitian kualitatif, Edisi revisi. PT Remaja Rosdakarya, 2019.

[11] M. R. Fadli, “Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif,” J. Humanika, vol. 21, no. 1, pp. 33-54, 2021, doi:
10.21831/hum.v21i1.

[12] F. D. Abdullah, A. A. Nurhasanah, B. Sulistiyo, and D. Saepudin, “Analisis Tujuan dan Manfaat Penelitian limiah dalam
Pengembangan Hukum Ekonomi Syariah Perspektif Teoritis dan Aplikatif Analysis of the Goals and Benefits of Scientific
Research in the Development of Sharia Economic Law from Theoretical and Applicable Pe,” J. Huk. Ekon. Syariah dan Keuang.
Islam, vol. 2, no. 2, p. 77, 2024.

[13] A. Anggito and J. Setiawan, Metodologi Penelitian Kualitatif. CV Jejak, 2018.

[14] Badruzaman, Dudi. ‘Implementasi Hukum Ekonomi Syari’ah Pada Lembaga Keuangan Syariah.” Maro 2.2 (2019): 82-95.

DOI: https://doi.org/ 10.31004/riggs.v4i4.5187
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

9084



lib Hibaturohman?, Oyo Sunaryo Mukhlas?, Burhanuddin®
Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, Januari 2026

[15]

[16]

[17]

[18]
[19]

[20]

[21]

[22]

[23]

[24]

[25]

[26]

[27]
[28]

Sholihah, Hani, et al. Hukum Islam: Teori, Perkembangan dan Penerapan Hukum Islam di Indonesia. PT. Sonpedia Publishing
Indonesia, 2025.

Sumarta, Sumarta, Burhandin Burhanudin, and Tenda Budiyanto. ‘Maqasid al-syariah mendorong keadilan dan keseimbangan
dalam hukum Islam.” Khulasah: Islamic Studies Journal 6.1 (2024): 16-31.

1. Hibaturohman and D. Ayu, “Konsep Maslahah Mursalah dalam Menghadapi Ketimpangan Ekonomi di Era Modern,” Igtishad
Sharia J. Huk. Ekon. Syariah Keuang. Islam, vol. 2, no. 1, pp. 26-36, 2024.

Patoni, LM Ikbal, et al. Ekonomi Syariah. Yayasan Tri Edukasi llmiah, 2025.

Mubarroq, Alvian Chasanal, and Luluk Latifah. ‘Analisis Konsep Muamalah Berdasarkan Kaidah Figh Muamalah Kontemporer.’
Tadayun: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 4.1 (2023): 95-108.

H. Khairunnisa and F. Abdullah, “Penerapan Prinsip Pembiayaan Murabahah Pada Kspps Bmt Nusa Ummat Sejahtera Kc. Cirebon
Tinjauan Perspektif Hukum Islam,” Inklusif (Jurnal Pengkaj. Penelit. Ekon. Dan Huk. Islam., vol. 7, no. 2, p. 103, 2022, doi:
10.24235/inklusif.v7i2.11122.

Rahmah, Siti Fatmawati, and Nabila Hera Ramadhani. "Kajian Konseptual Magasid Syariah Dalam Ushul Figh dan
Implementasinya dalam Hukum Islam Kontemporer." Tashdiq: Jurnal Kajian Agama dan Dakwah 17.4 (2025): 731-740.

Mansur, Mansur, et al. ‘Reconstructing Figh Muamalah for the Digital Age: A Framework for Shariah-Tech Integration.” Journal
of Islamic Economics Studies and Practices 4.2 (2025): 150-159.

Dianto, lyoyo, Muhammad Arif, and Abdul Majid. ‘Peran Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia dan Dewan
Pengawas Syariah terhadap Implementasi Akad Syariah di Perbankan Syariah Indonesia.” Syarikat: Jurnal Rumpun Ekonomi
Syariah 8.1 (2025): 66-78.

M. Syahrial, “Peran Dewan Pengawas Syariah ( DPS ) terhadap Kepatuhan Pemenuhan Syariah pada Perbankan Syariah,” J. An-
Nahl, vol. 9, no. 1, pp. 45-52, 2022.

A. Zufriani, Dena Ayu, “Harmonization of Mudharabah Contracts : Study of DSN-MUI Fatwa , Compilation of Sharia Economic
Law ( KHES ), Legislation and Its Application in Indonesian Sharia Banking,” Al-Qisthu J. Kaji. llmu-limu Huk., vol. 21, no. 1,
pp. 15-31, 2023.

M. L. Nurjaman and D. Ayu, “Eksistensi Kedudukan Fatwa DSN-MUL” Al Igtishod, vol. 9, no. 2, pp. 55-67, 2021.

L. Wahyuni and S. Sukti, “Nilai Praktik Ekonomi Islam,” JOMISTER, vol. 2, no. 1, pp. 906-916, 2025.

S. Adam, Dadang, A. Zaki, T. M. A. Admira, and F. Shaftian, Good Corporate Governance: Konsep, Teori, Regulasi, dan Praktik.
CV Eureka Media Aksara, 2025.

DOI: https://doi.org/ 10.31004/riggs.v4i4.5187
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

9085



