
 

Relasi Sosio-Kultural Masyarakat dan Pelestarian Warisan di Kampung Peneleh: Studi Kasus Kualitatif 

8440 

 

 

 

Department of Digital Business  

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business  (RIGGS) 

Homepage: https://journal. ilmudata.co.id/index.php/RIGGS  

Vol.  4 No. 4 (2026) pp: 8440-8448 

P-ISSN: 2963-9298, e-ISSN: 2963-914X 

Relasi Sosio-Kultural Masyarakat dan Pelestarian Warisan di Kampung 

Peneleh: Studi Kasus Kualitatif 

Junior Putra Surya, Valicia Geralyn Purwanto, Abigail Hamidy Kushandojo, Wisnu Adjie Nata Wijaya, Nadine 

Graciela Lofiandy, Irra Chrisyanti Dewi 

Program Studi Pariwisata-Bisnis Kuliner, Universitas Ciputra Surabaya 

jputrasurya@student.ciputra.ac.id, vgeralyn@student.ciputra.ac.id, akushandojo01@student.ciputra.ac.id, 

wadjienata@student.ciputra.ac.id, ngraciela@student.ciputra.ac.id, irra.dewi@ciputra.ac.id  

Abstrak  

Pelestarian warisan budaya di kawasan perkotaan sering kali menghadapi tantangan berupa rendahnya keterlibatan 

masyarakat dan dominasi pendekatan konservasi fisik. Kampung Peneleh di Kota Surabaya, sebagai permukiman tertua 

dengan nilai sejarah tinggi, menjadi contoh menarik untuk memahami bagaimana relasi sosio-kultural masyarakat berperan 

dalam keberlanjutan pelestarian warisan. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran masyarakat lokal dalam 

pelestarian warisan budaya Kampung Peneleh serta mengkaji proses pembentukan identitas kolektif melalui hubungan sosio-

kultural yang terbangun. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus. Data dikumpulkan 

melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan enam informan kunci, serta analisis dokumen pendukung. 

Analisis data dilakukan menggunakan Reflexive Thematic Analysis untuk mengidentifikasi pola makna dan proses 

transformasional yang terjadi dalam komunitas. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pelestarian warisan di Kampung 

Peneleh berlangsung melalui tiga tahap utama, yaitu trigger, institutionalization, dan habituation. Tahap trigger ditandai oleh 

peristiwa pemicu berupa pengakuan formal situs bersejarah yang mengubah kesadaran masyarakat. Tahap institutionalization 

terjadi melalui pembentukan Pokdarwis “Peneleh Heritage” sebagai mediator sosial yang mengorganisasi partisipasi warga. 

Selanjutnya, tahap habituation tercermin dalam internalisasi nilai heritage ke dalam praktik sosial sehari-hari, seperti 

hospitality, gotong royong, dan tumbuhnya ekonomi lokal berbasis warisan. Proses ini membentuk identitas kolektif 

masyarakat sebagai heritage community. Secara teoretis, penelitian ini memperkaya heritage community theory dengan 

menawarkan model transformasional berbasis praktik sosial. Secara praktis, temuan penelitian menegaskan pentingnya 

kebijakan pelestarian yang berorientasi pada penguatan komunitas lokal sebagai aktor utama keberlanjutan warisan budaya. 

Kata kunci: Heritage Community, Hubungan Sosio-Kultural, Identitas Kolektif, Kampung Peneleh, Pelestarian Warisan.  

1. Latar Belakang 

Kota Surabaya merupakan salah satu pusat sejarah penting di Indonesia yang berkembang sebagai kota pelabuhan 

sejak masa pra-kolonial hingga kolonial. Jejak sejarah tersebut masih dapat ditemukan melalui berbagai kawasan 

bersejarah yang menyimpan peninggalan arsitektur, situs keagamaan, dan ruang sosial yang membentuk identitas 

kota. Salah satu kawasan yang memiliki nilai sejarah tinggi adalah Kampung Peneleh, yang terletak di Kelurahan 

Peneleh, Kecamatan Genteng. Kampung ini dikenal sebagai permukiman tertua di Surabaya yang telah ada sejak 

abad ke-16 dan menyimpan warisan lintas zaman, mulai dari era Majapahit hingga masa pergerakan nasional.[1,14] 

 
Gambar 1. Mural pada Dinding Peneleh 

Sumber: Dokumentasi Pribadi (2025) 

https://journal.ilmudata.co.id/index.php/RIGGS
mailto:jputrasurya@student.ciputra.ac.id
mailto:vgeralyn@student.ciputra.ac.id
mailto:akushandojo01@student.ciputra.ac.id
mailto:wadjienata@student.ciputra.ac.id
mailto:ngraciela@student.ciputra.ac.id
mailto:irra.dewi@ciputra.ac.id


Junior Putra Surya, Valicia Geralyn Purwanto, Abigail Hamidy Kushandojo, Wisnu Adjie Nata Wijaya, Nadine 

Graciela Lofiandy, Irra Chrisyanti Dewi 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.4929 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

8441 

 

Sebagai kawasan cagar budaya, Kampung Peneleh memiliki berbagai situs penting seperti Sumur Majapahit 

(Sumur Jobong), Masjid Jami’ Peneleh, kompleks makam Belanda, serta rumah tokoh nasional seperti H.O.S. 

Tjokroaminoto yang juga menjadi tempat tinggal Ir. Soekarno muda. Keberadaan situs-situs tersebut tidak hanya 

merepresentasikan nilai sejarah secara fisik, tetapi juga memuat makna simbolik yang berpotensi membentuk 

identitas kolektif masyarakat setempat. Dalam konteks pariwisata budaya, Kampung Peneleh berkembang sebagai 

destinasi wisata sejarah yang menawarkan pengalaman edukatif berbasis narasi masa lalu, baik melalui kunjungan 

wisata, kegiatan walking tour, maupun pemanfaatan ruang kampung sebagai latar kegiatan budaya dan media 

populer .[11] 

Namun demikian, pengembangan pariwisata berbasis warisan budaya tidak dapat dilepaskan dari peran 

masyarakat lokal sebagai aktor utama pelestarian. Sejumlah kajian menegaskan bahwa warisan budaya tidak 

semata-mata melekat pada objek fisik, melainkan merupakan hasil konstruksi sosial yang dibentuk melalui relasi, 

praktik, dan pemaknaan bersama oleh komunitas.[13] Dalam hal ini, identitas kolektif menjadi elemen kunci yang 

menghubungkan masyarakat dengan warisan budaya di sekitarnya. Identitas kolektif berfungsi sebagai perekat 

sosial yang mendorong rasa memiliki, tanggung jawab, dan partisipasi aktif warga dalam menjaga keberlanjutan 

warisan.[14] 

Meskipun Kampung Peneleh telah ditetapkan sebagai kawasan cagar budaya dan mengalami peningkatan 

visibilitas sebagai kampung wisata heritage, dinamika hubungan sosio-kultural antara masyarakat dan lingkungan 

bersejarahnya belum sepenuhnya dipahami secara mendalam. Di satu sisi, muncul berbagai inisiatif lokal seperti 

pembentukan Kelompok Sadar Wisata (Pokdarwis) “Peneleh Heritage” yang berperan dalam pengelolaan wisata 

dan promosi budaya. Di sisi lain, masih ditemukan tantangan berupa partisipasi warga yang belum merata, 

perbedaan tingkat kesadaran antar kelompok sosial, serta keterbatasan kapasitas kelembagaan dalam menjaga 

keberlanjutan pelestarian.[19] Kondisi ini menunjukkan adanya kesenjangan antara pengakuan formal terhadap 

warisan budaya dan internalisasi nilai heritage dalam kehidupan sosial masyarakat sehari-hari. 

Pendekatan heritage community theory menjadi relevan untuk membaca fenomena tersebut. Teori ini menekankan 

bahwa keberlanjutan pelestarian warisan sangat ditentukan oleh keberadaan komunitas yang secara aktif 

mengidentifikasi diri mereka sebagai bagian dari warisan tersebut (community of heritage). Warisan budaya 

dipahami bukan sekadar sebagai aset yang dilindungi oleh negara, tetapi sebagai praktik sosial yang hidup melalui 

keterlibatan masyarakat lokal dalam merawat, menafsirkan, dan mentransmisikan nilai-nilai sejarah lintas 

generasi.[7] Dengan demikian, keberhasilan pelestarian tidak hanya diukur dari kondisi fisik situs, tetapi dari sejauh 

mana warisan tersebut menjadi bagian dari identitas dan praktik sosial komunitas. 

Dalam konteks Kampung Peneleh, heritage community theory membantu menjelaskan bagaimana proses 

transformasi kesadaran masyarakat dapat terjadi, misalnya melalui peristiwa pemicu seperti penemuan Sumur 

Jobong atau pengakuan resmi terhadap rumah H.O.S. Tjokroaminoto sebagai aset cagar budaya. Peristiwa-

peristiwa tersebut berfungsi sebagai momentum sosial yang mengubah cara pandang masyarakat terhadap 

lingkungan tempat tinggalnya, dari ruang hunian biasa menjadi ruang bernilai sejarah. Selanjutnya, nilai tersebut 

dilembagakan melalui organisasi komunitas seperti Pokdarwis, yang berperan sebagai mediator antara masyarakat, 

pemerintah, dan wisatawan dalam praktik pelestarian. 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat dirumuskan permasalahan penelitian sebagai berikut: (1) bagaimana peran 

masyarakat lokal dalam pelestarian warisan budaya di Kampung Peneleh sebagai bagian dari pembentukan 

identitas kolektif, dan (2) bagaimana hubungan sosio-kultural antara masyarakat dan lingkungan bersejarah 

Kampung Peneleh terbentuk dan dipertahankan di tengah dinamika pariwisata budaya. Perumusan masalah ini 

penting untuk menjembatani kajian empiris dengan kerangka teoritis yang menempatkan masyarakat sebagai 

subjek utama pelestarian, bukan sekadar objek kebijakan. 

Dengan demikian, penelitian ini memiliki urgensi akademik dan praktis. Secara akademik, studi ini berkontribusi 

pada pengayaan kajian pariwisata heritage dan pelestarian budaya berbasis komunitas dengan mengintegrasikan 

konsep identitas kolektif dan heritage community theory. Secara praktis, hasil penelitian diharapkan dapat menjadi 

dasar perumusan strategi pelestarian yang lebih kontekstual, partisipatif, dan berkelanjutan, tidak hanya bagi 

Kampung Peneleh, tetapi juga bagi kampung-kampung bersejarah lain dengan karakteristik serupa. 

 



Junior Putra Surya, Valicia Geralyn Purwanto, Abigail Hamidy Kushandojo, Wisnu Adjie Nata Wijaya, Nadine 

Graciela Lofiandy, Irra Chrisyanti Dewi 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.4929 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

8442 

 

2. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus. Pendekatan kualitatif dipilih karena 

penelitian berfokus pada pemahaman mendalam terhadap makna, relasi sosial, serta proses pembentukan identitas 

kolektif masyarakat dalam konteks pelestarian warisan budaya.[6] Studi kasus digunakan karena Kampung Peneleh 

dipandang sebagai satu kesatuan sistem sosial yang memiliki karakteristik unik, di mana batas antara fenomena 

(pelestarian warisan) dan konteks (kehidupan sosial masyarakat) tidak dapat dipisahkan secara tegas.[20] 

Kasus yang dikaji dalam penelitian ini adalah hubungan sosio-kultural masyarakat Kampung Peneleh dalam 

pelestarian warisan budaya dan pembentukan identitas kolektif, dengan fokus pada peran masyarakat lokal dan 

kelembagaan komunitas dalam praktik sehari-hari. Pendekatan ini sejalan dengan heritage community theory, yang 

menempatkan komunitas sebagai aktor utama dalam proses pelestarian warisan.[18] 

Penelitian dilakukan di Kampung Peneleh, Kelurahan Peneleh, Kecamatan Genteng, Kota Surabaya. Lokasi ini 

dipilih secara purposive karena memenuhi kriteria sebagai kawasan cagar budaya dengan tingkat keterlibatan 

masyarakat yang relatif aktif dalam pengelolaan wisata heritage. 

 
Gambar 2. Wawancara dengan Anggota Pokdarwis 

Sumber: Dokumentasi Pribadi (2025) 

Subjek penelitian adalah informan kunci yang dipilih menggunakan teknik purposive sampling, yaitu pemilihan 

informan berdasarkan pengetahuan, pengalaman, dan keterlibatan langsung dalam aktivitas pelestarian Kampung 

Peneleh.[12] 

Tabel 1. Informan Penelitian 

No Kode Informan Peran Sosial Keterangan 

1 P1 Anggota Pokdarwis Terlibat aktif dalam pengelolaan wisata heritage 

2 P2 Ketua RT Representasi warga dan penggerak kegiatan sosial 

3 P3 Warga senior Memiliki pengetahuan historis kampung 

4 P4 Pelaku UMKM Terlibat dalam ekonomi kreatif berbasis wisata 

5 P5 Pemuda kampung Terlibat dalam promosi digital 

6 P6 Tokoh masyarakat Penjembatan antara warga dan pemerintah 

Pemilihan jumlah informan didasarkan pada prinsip kecukupan data (data saturation), yaitu ketika wawancara 

tidak lagi menghasilkan informasi baru yang substantif.[9] 

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama: 

a. Observasi Partisipatif 

Observasi dilakukan dengan keterlibatan langsung peneliti dalam aktivitas kampung, seperti kegiatan gotong 

royong, kunjungan wisata, dan interaksi warga dengan pengunjung. Teknik ini digunakan untuk memahami 



Junior Putra Surya, Valicia Geralyn Purwanto, Abigail Hamidy Kushandojo, Wisnu Adjie Nata Wijaya, Nadine 

Graciela Lofiandy, Irra Chrisyanti Dewi 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.4929 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

8443 

 

praktik sosial yang berlangsung secara alami, termasuk nilai, norma, dan pola interaksi yang tidak selalu 

terungkap melalui wawancara.[17] 

b. Wawancara Mendalam (In-depth Interview) 

Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur dengan pedoman pertanyaan terbuka. Teknik ini memungkinkan 

informan menjelaskan pengalaman, pandangan, dan makna yang mereka lekatkan pada warisan budaya 

Kampung Peneleh.[10] 

c. Analisis Dokumen 

Dokumen yang dianalisis meliputi arsip kampung, konten media sosial Pokdarwis, publikasi pemerintah, serta 

pemberitaan media daring. Analisis dokumen digunakan untuk memperkuat konteks historis dan kebijakan 

yang melingkupi pelestarian Kampung Peneleh.[3] 

Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menerapkan triangulasi teknik dan sumber, dengan membandingkan 

hasil observasi, wawancara, dan dokumen.[6] 

Data dianalisis menggunakan Reflexive Thematic Analysis, metode ini dipilih karena memberikan fleksibilitas 

dalam mengidentifikasi pola makna dan secara eksplisit mengakui peran reflektif peneliti dalam proses 

interpretasi.[4] 

Tahapan analisis meliputi: 

a. Familiarisasi data (transkripsi dan pembacaan berulang) 

b. Pemberian kode awal 

c. Pengelompokan kode menjadi tema awal 

d. Peninjauan dan pemurnian tema 

e. Penamaan dan pendefinisian tema 

f. Penyusunan narasi analitis 

Alur analisis penelitian ini dapat digambarkan sebagai berikut: 

 

 

 

 

 

Gambar 3. Alur Analisis Penelitian 

Penelitian ini memperhatikan prinsip-prinsip etika penelitian sosial sebagaimana direkomendasikan:[5] 

a. Persetujuan Informan (Informed Consent): Setiap informan diberikan penjelasan mengenai tujuan penelitian, 

prosedur wawancara, serta hak untuk menolak atau menghentikan partisipasi kapan pun. Persetujuan diberikan 

secara lisan maupun tertulis sebelum pengumpulan data. 

b. Kerahasiaan dan Anonimitas: Identitas informan disamarkan menggunakan kode (P1, P2, dan seterusnya). 

Data yang dikumpulkan hanya digunakan untuk kepentingan akademik. 

Pengumpulan 

Data 

(Observasi 

Partisipatif, 

Wawancara 

Mendalam, 

Analisis 

Dokumen) 

Triangulasi 

Data 

(Perbandingan 

Lintas Sumber 

dan Teknik) 

Analisis 

Tematik 

Refleksif 

(Koding, 

Pembentukan 

Tema, 

Interpretasi 

Makna) 

Sintesis Teoretis 

(Identitas 

Kolektif, 

Heritage 

Community 

Theory) 



Junior Putra Surya, Valicia Geralyn Purwanto, Abigail Hamidy Kushandojo, Wisnu Adjie Nata Wijaya, Nadine 

Graciela Lofiandy, Irra Chrisyanti Dewi 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.4929 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

8444 

 

c. Non-Maleficence: Penelitian dilakukan tanpa menimbulkan kerugian sosial, psikologis, maupun ekonomi bagi 

informan atau komunitas. 

d. Transparansi dan Akuntabilitas: Hasil penelitian disusun secara jujur, reflektif, dan dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

3. Hasil Penelitian dan Diskusi 

Hasil Penelitian 

Analisis data menggunakan Reflexive Thematic Analysis menghasilkan tiga tema utama yang menggambarkan 

proses transformasi hubungan sosio-kultural masyarakat Kampung Peneleh dalam pelestarian warisan budaya. 

Ketiga tema ini tidak berdiri sendiri, melainkan saling berkelindan dan membentuk suatu proses dinamis menuju 

terbentuknya heritage community.[4,18] 

a. Tema 1: Transformasi Kesadaran Warisan  

Tema pertama menunjukkan adanya pergeseran kesadaran masyarakat terhadap lingkungan tempat tinggalnya. 

Kampung Peneleh tidak lagi dipahami semata sebagai ruang hunian, melainkan sebagai ruang yang memiliki 

nilai sejarah dan makna kolektif. 

Informan warga senior dan tokoh masyarakat menjelaskan bahwa kesadaran tersebut menguat setelah adanya 

pengakuan formal terhadap situs-situs bersejarah, seperti Sumur Jobong dan rumah H.O.S. Tjokroaminoto. 

Peristiwa ini berfungsi sebagai trigger sosial yang mengubah cara pandang warga terhadap kampungnya. 

“Dulu sumur itu ya cuma dianggap sumur biasa, sekarang orang sadar itu peninggalan sejarah. Dari situ 

warga mulai mikir, ternyata kampung ini punya nilai” (P3). 

Transformasi ini menegaskan bahwa nilai warisan budaya tidak bersifat inheren pada objek, tetapi dikonstruksi 

secara sosial melalui proses pengakuan, diskursus, dan pengalaman bersama.[13] Hasil ini sejalan dengan 

pandangan heritage community theory yang menekankan bahwa warisan “menjadi” melalui keterlibatan 

komunitas, bukan sekadar karena status hukum.[18] 

b. Tema 2: Pelembagaan Partisipasi (Pokdarwis sebagai Mediator Sosial) 

Tema kedua menunjukkan bahwa kesadaran warisan kemudian diinstitusionalisasi melalui pembentukan 

Kelompok Sadar Wisata (Pokdarwis) “Peneleh Heritage”. Pokdarwis berperan sebagai penghubung antara 

kesadaran individual warga dengan praktik pelestarian yang terorganisir. 

Informan Pokdarwis menjelaskan bahwa pembentukan organisasi ini menjadi titik balik perubahan pola 

pengelolaan kampung dari yang bersifat individual menjadi kolektif. 

“Setelah ada Pokdarwis, warga jadi punya wadah. Tidak jalan sendiri-sendiri lagi, tapi ada arah dan tujuan 

bersama” (P1). 

Melalui Pokdarwis, nilai warisan diterjemahkan ke dalam berbagai program konkret, seperti walking tour, 

promosi digital, dan kegiatan edukatif. Proses ini mencerminkan apa yang disebut sebagai heritage governance 

from below, yaitu pelestarian yang digerakkan oleh komunitas, bukan hanya oleh negara.[7]  

c. Tema 3: Internaliasi Identitas Kolektif (Hospitality, Gotong Royong, dan Ekonomi Lokal) 

Tema ketiga memperlihatkan tahap internalisasi nilai heritage dalam praktik sosial sehari-hari. Nilai warisan 

tidak lagi berhenti pada wacana atau program, tetapi menjadi bagian dari identitas kolektif masyarakat. 

Salah satu bentuk paling nyata adalah perubahan relasi sosial warga terhadap pengunjung. Sikap yang 

sebelumnya cenderung pasif berubah menjadi lebih terbuka dan ramah. 



Junior Putra Surya, Valicia Geralyn Purwanto, Abigail Hamidy Kushandojo, Wisnu Adjie Nata Wijaya, Nadine 

Graciela Lofiandy, Irra Chrisyanti Dewi 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.4929 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

8445 

 

“Sekarang kalau ada pengunjung, warga langsung mengarahkan. Sudah merasa jadi tuan rumah” (P1). 

Selain itu, praktik gotong royong yang dikelola secara mandiri oleh RT/RW menunjukkan bahwa pelestarian 

telah menjadi kebutuhan bersama, bukan kewajiban formal. 

“Gotong royong itu rutin, tapi tergantung kesepakatan RT atau RW masing-masing” (P2). 

Internalisasi ini juga berdampak pada aspek ekonomi melalui tumbuhnya usaha mikro berbasis wisata. 

“Kalau ada pengunjung, otomatis yang jualan makanan juga ikut jalan” (P4). 

Temuan ini menguatkan argumen bahwa pelestarian warisan yang berkelanjutan terjadi ketika nilai heritage 

menyatu dengan kehidupan sosial dan ekonomi masyarakat.[14] 

 
Gambar 4. Model Hubungan Tematik Pelestarian Warisan Kampung Peneleh 

Model ini menunjukkan bahwa pelestarian warisan bersifat prosesual dan siklik, bukan linear. Identitas kolektif 

yang terbentuk kemudian memperkuat kembali kesadaran dan praktik pelestarian. 

Secara keseluruhan, hasil penelitian menunjukkan bahwa Kampung Peneleh telah bergerak menuju bentuk 

heritage community, di mana masyarakat tidak hanya menjadi penjaga fisik situs sejarah, tetapi juga produsen 

makna, pelaku sosial, dan penggerak ekonomi berbasis warisan. Transformasi ini menegaskan bahwa 

keberlanjutan pelestarian budaya sangat bergantung pada relasi sosio-kultural yang hidup dan terinternalisasi 

dalam identitas kolektif masyarakat.[7,18]  

    
Gambar 5. Peta Lokasi Wisata Peneleh    Gambar 6. Sumur Jobong 

    Sumber: Dokumentasi Pribadi (2025)          Sumber: Dokumentasi Pribadi (2025) 



Junior Putra Surya, Valicia Geralyn Purwanto, Abigail Hamidy Kushandojo, Wisnu Adjie Nata Wijaya, Nadine 

Graciela Lofiandy, Irra Chrisyanti Dewi 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.4929 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

8446 

 

Diskusi 

a. Konstruksi Nilai Warisan 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa nilai warisan budaya di Kampung Peneleh tidak melekat secara inheren 

pada objek fisik, melainkan terbentuk melalui proses sosial yang melibatkan pengakuan, interpretasi, dan praktik 

kolektif masyarakat. Temuan ini menguatkan pandangan bahwa warisan budaya merupakan hasil social 

construction of heritage, bukan sekadar peninggalan material masa lalu.[18] 

Secara empiris, temuan ini sejalan dengan penelitian sebelumnya yang menegaskan bahwa identitas budaya 

terbentuk melalui interaksi sosial dan pengalaman kolektif, terutama dalam konteks perubahan sosial.[13] Namun, 

penelitian ini melangkah lebih jauh dengan menunjukkan mekanisme transformasional bagaimana kesadaran 

individu berkembang menjadi identitas kolektif melalui tahapan pemicu (trigger), pelembagaan, dan internalisasi 

dalam praktik sosial sehari-hari. 

Berbeda dengan studi yang lain lebih menekankan aspek potensi wisata dan peran stakeholder dalam 

pengembangan pariwisata heritage, penelitian ini menempatkan relasi sosio-kultural masyarakat sebagai inti dari 

proses pelestarian.[11,19] Dengan demikian, pelestarian tidak dipahami semata sebagai strategi pengembangan 

destinasi, tetapi sebagai proses pembentukan makna dan identitas komunitas. 

b. Pokdarwis sebagai Arenamediasi Sosial 

Temuan mengenai peran Pokdarwis sebagai mediator sosial memperkuat hasil penelitian sebelumnya yang 

menyatakan bahwa keberlanjutan kawasan heritage sangat bergantung pada keterlibatan komunitas lokal.[14] 

Namun, penelitian ini memberikan kontribusi tambahan dengan memperlihatkan bahwa Pokdarwis tidak hanya 

berfungsi sebagai pengelola teknis wisata, melainkan sebagai arena institusionalisasi nilai heritage. 

Dalam konteks heritage community theory, Pokdarwis berfungsi sebagai boundary organization yang 

menjembatani kepentingan warga, pemerintah, dan wisatawan.[18] Temuan ini juga konsisten dengan studi 

terdahulu yang menekankan bahwa pelestarian akan lebih berkelanjutan ketika digerakkan dari bawah (bottom-up 

governance).[7] 

Perbedaan utama penelitian ini dengan studi sebelumnya terletak pada penekanan bahwa kelembagaan komunitas 

bukan tujuan akhir, melainkan fase transisi menuju internalisasi nilai heritage dalam kehidupan sosial masyarakat. 

c. Internaliasi Identitas Kolektif dan Praktik Sehari-hari 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa internalisasi nilai heritage tampak nyata dalam praktik hospitality, gotong 

royong, dan aktivitas ekonomi lokal. Temuan ini mendukung argumen bahwa identitas kolektif terbentuk ketika 

nilai budaya tidak hanya dipahami, tetapi dijalankan secara konsisten dalam kehidupan sehari-hari.[13] 

Jika dibandingkan dengan penelitian sebelumnya yang cenderung melihat dampak ekonomi sebagai tujuan utama 

pariwisata heritage, penelitian ini menunjukkan bahwa dampak ekonomi justru bersifat konsekuensial, bukan 

kausal.[19] Artinya, ekonomi lokal tumbuh sebagai hasil dari kuatnya relasi sosial dan rasa memiliki terhadap 

warisan, bukan sebaliknya. 

Dengan demikian, penelitian ini mengonfirmasi sekaligus memperluas literatur dengan menunjukkan bahwa 

identitas kolektif adalah prasyarat utama keberlanjutan pelestarian, bukan sekadar hasil samping dari 

pengembangan wisata. 

d. Model Sintesis Proses Transformasional Menuju Heritage Community 

Berdasarkan temuan empiris dan dialog dengan literatur, penelitian ini menghasilkan model sintesis pelestarian 

warisan berbasis komunitas, sebagai berikut: 



Junior Putra Surya, Valicia Geralyn Purwanto, Abigail Hamidy Kushandojo, Wisnu Adjie Nata Wijaya, Nadine 

Graciela Lofiandy, Irra Chrisyanti Dewi 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.4929 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

8447 

 

 
Gambar 7. Model Sintesis Pelestarian Warisan Kampung Peneleh 

Model ini menegaskan bahwa pelestarian warisan bersifat siklik dan refleksif, di mana identitas kolektif yang 

terbentuk akan kembali memperkuat kesadaran dan praktik pelestarian. Model ini memperluas heritage community 

theory dengan menambahkan dimensi praktik sosial sehari-hari sebagai inti keberlanjutan. 

Secara teoretis, penelitian ini memberikan tiga kontribusi utama. Pertama, penelitian ini memperkuat heritage 

community theory dengan bukti empiris dari konteks kampung kota di Indonesia. Kedua, penelitian ini 

mengintegrasikan konsep identitas kolektif ke dalam kajian pelestarian warisan sebagai proses transformasional, 

bukan kondisi statis. Ketiga, penelitian ini mengusulkan model sintesis yang dapat digunakan sebagai kerangka 

analitis dalam studi pelestarian berbasis komunitas di kawasan heritage lain. 

Secara praktis, temuan penelitian ini memberikan implikasi penting bagi pengelola kawasan heritage dan pembuat 

kebijakan. Pertama, strategi pelestarian sebaiknya tidak hanya berfokus pada fisik bangunan, tetapi pada penguatan 

relasi sosial dan identitas kolektif masyarakat. Kedua, penguatan kelembagaan seperti Pokdarwis perlu diarahkan 

pada fungsi edukatif dan mediatif, bukan semata administratif. Ketiga, pengembangan ekonomi kreatif sebaiknya 

ditempatkan sebagai hasil dari pelestarian yang bermakna, bukan sebagai tujuan utama yang berpotensi menggerus 

nilai budaya. 

4. Kesimpulan 

Pelestarian warisan budaya di Kampung Peneleh merupakan proses transformasional berbasis relasi sosio-kultural 

masyarakat, bukan semata hasil kebijakan pelindungan fisik atau pengembangan pariwisata. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa masyarakat Kampung Peneleh telah mengalami pergeseran peran, dari penghuni pasif 

kawasan bersejarah menjadi aktor aktif pelestarian yang memaknai, merawat, dan mereproduksi nilai heritage 

dalam kehidupan sehari-hari. Penelitian ini menegaskan model tiga tahap pelestarian berbasis komunitas, yaitu 

trigger – institutionalization – habituation. Tahap trigger ditandai oleh peristiwa pemicu seperti pengakuan formal 

situs sejarah (misalnya Sumur Jobong dan Rumah H.O.S. Tjokroaminoto) yang mengubah cara pandang 

masyarakat terhadap lingkungan kampung sebagai ruang bernilai sejarah. Tahap institutionalization berlangsung 

melalui pembentukan Pokdarwis “Peneleh Heritage” yang berfungsi sebagai mediator sosial, mengorganisasi 

kesadaran warga ke dalam struktur, program, dan praktik kolektif. Selanjutnya, tahap habituation terlihat dari 



Junior Putra Surya, Valicia Geralyn Purwanto, Abigail Hamidy Kushandojo, Wisnu Adjie Nata Wijaya, Nadine 

Graciela Lofiandy, Irra Chrisyanti Dewi 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business (RIGGS) Volume 4 Nomor 4, 2026 

DOI: https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.4929 

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

8448 

 

terinternalisasinya nilai heritage dalam praktik sosial sehari-hari, seperti hospitality terhadap pengunjung, gotong 

royong berbasis RT/RW, serta tumbuhnya ekonomi lokal berbasis warisan budaya. Ketiga tahap ini membentuk 

siklus berkelanjutan yang memperkuat identitas kolektif masyarakat sebagai heritage community. Penelitian ini 

memberikan pengayaan penting terhadap heritage community theory. Pertama, penelitian ini menunjukkan bahwa 

pembentukan heritage community tidak terjadi secara spontan, melainkan melalui tahapan sosial yang dapat 

diidentifikasi secara empiris. Kedua, penelitian ini mengintegrasikan konsep identitas kolektif ke dalam kajian 

pelestarian warisan sebagai proses dinamis dan praksis, bukan sekadar kondisi simbolik. Ketiga, model tiga tahap 

yang dihasilkan menawarkan kerangka analitis baru yang dapat digunakan untuk membaca proses pelestarian 

berbasis komunitas di kawasan heritage lain, khususnya dalam konteks kampung kota di Indonesia. Temuan 

penelitian ini menegaskan bahwa kebijakan pelestarian warisan budaya perlu melampaui pendekatan berbasis 

regulasi dan konservasi fisik semata. Pemerintah daerah disarankan untuk: (1) memperkuat peran komunitas lokal 

sebagai mitra strategis dalam pelestarian melalui dukungan kelembagaan dan pendampingan berkelanjutan; (2) 

memfasilitasi organisasi komunitas seperti Pokdarwis tidak hanya sebagai pelaksana teknis pariwisata, tetapi 

sebagai ruang edukasi, mediasi sosial, dan penguatan identitas lokal; serta (3) menempatkan pengembangan 

ekonomi kreatif sebagai konsekuensi dari pelestarian yang bermakna, bukan sebagai tujuan utama yang berpotensi 

mereduksi nilai budaya. Pendekatan kebijakan yang selaras dengan dinamika sosial masyarakat akan 

meningkatkan keberlanjutan pelestarian sekaligus mencegah komodifikasi heritage yang berlebihan. Secara 

keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa keberhasilan pelestarian warisan budaya sangat ditentukan oleh 

keterlibatan aktif masyarakat dan internalisasi nilai heritage dalam praktik sosial sehari-hari. Kampung Peneleh 

menunjukkan bahwa ketika warisan budaya dimaknai sebagai identitas bersama, pelestarian tidak lagi dipandang 

sebagai beban, melainkan sebagai bagian dari kehidupan kolektif yang terus direproduksi dan diwariskan. Model 

pelestarian yang dihasilkan dalam penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan konseptual dan praktis bagi 

pengembangan kebijakan dan strategi pelestarian di kawasan heritage lain dengan karakteristik serupa. 

Referensi 

1. A’ini, N. Q. (2023). 6 Fakta Menarik dari Kampung Peneleh Surabaya. detikJatim. 

2. Ardiansyah, Risnita, & Jailani, M. S. (2023). Teknik Pengumpulan Data Dan Instrumen Penelitian Ilmiah Pendidikan Pada Pendekatan 

Kualitatif dan Kuantitatif. IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam, 1(2), 1–9 

3. Bowen, G. A. (2009). Document Analysis as A Qualitative Research Method. Qualitative Research Journal, 9(2), 27–40. 

4. Braun, V., Clarke, V., Hayfield, N., Davey, L., & Jenkinson, E. (2023). Doing Reflexive Thematic Analysis. In Supporting Research in 
Counselling and Psychotherapy: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Research (pp. 19-38). Cham: Springer International 

Publishing. 

5. British Sociological Association. (2017). Statement of Ethical Practice. 
6. Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design. Sage. 

7. Cultural Heritage Preservation through Community Engagement: A New Paradigm for Social Sustainability. (2024). Indonesian Journal 

of Studies on Humanities, Social Sciences and Education, 1(2), 50–59. https://doi.org/10.54783/cv5q0011 
8. Fakultas Ilmu Budaya Universitas Airlangga. (2024, Juli 8). Festival Peneleh 2024: Menjelajahi Sejarah Kampung Peneleh. FIB 

UNAIR. 

9. Guest, G., Namey, E., & Saldaña, J. (2012). Collecting and Analyzing Qualitative Data. Sage. 
10. Kvale, S., & Brinkmann, S. (2015). InterViews: Learning the Craft of Qualitative Research Interviewing. Sage. 

11. Nurany, F., Fitriawardhani, T., Fasya, D. I., Wahyuni, D., & Damianty, O. L. (2023). Eksplorasi Potensi Wisata Heritage Kampung 

Peneleh sebagai Daya Tarik Wisata. Seminar Nasional dan Call for Paper, 10(1), 136–147. 
12. Patton, M. Q. (2015). Qualitative Research & Evaluation Methods. Sage. 

13. Pebriani, A., Ramadhan, R. K., & Purwitasari, A. (2024). Identitas Budaya dalam Konteks Perubahan Sosial. Jurnal Nakula, 2(1), 235–

242. https://doi.org/10.61132/nakula.v2i1.436 
14. Putri, A. N. R. W. P., & Elviana, E. (2025). Upaya Mempertahankan Bangunan Heritage di Kawasan Kampung Peneleh Kota Surabaya 

sebagai Identitas Kawasan. Journal of Architecture and Urbanism Research, 9(1), 368–375. 

15. Ratna, S. (2020). Penerapan Metode Studi Kasus dalam Penelitian Arsitektur Perilaku. Inersia: Jurnal Teknik Sipil dan Arsitektur, 16(1), 
92-104.  

16. Rosyadah, A. N. W. P. P., & Elviana, E. (2025). Upaya Mempertahankan Bangunan Heritage di Kawasan Kampung Peneleh Kota 

Surabaya sebagai Identitas Kawasan. Journal of Architecture and Urbanism Research, 9(1), 368-375. 
17. Spradley, J. P. (2016). Participant observation. Waveland Press. 

18. Waterton, E., & Smith, L. (2010). The Recognition and Misrecognition of Community Heritage. Ashgate. 

19. Widya, K. S., & Santoso, E. B. (2024). Strategi Pengembangan Community Based Tourism Berdasarkan Peran Stakeholder Masyarakat 
(Studi Kasus: Kawasan Wisata Peneleh Kota Surabaya). Jurnal Penataan Ruang, 19, 84-95. 

http://dx.doi.org/10.12962/j2716179X.v19i0.20846  

20. Yin, R. K. (2019). Case Study Research and Applications. Sage. 
21. Yin, R. K., & Mudzakir, M. D. (2019). Studi Kasus Desain & Metode. 

https://doi.org/10.54783/cv5q0011
https://doi.org/10.61132/nakula.v2i1.436

